सम्बन्ध नहीं है। ज्ञान को रूप का अवलम्बन नहीं है, किन्तु उसे तो आत्मा का ही अवलम्बन है। इस प्रकार आत्म-स्वभाव का अवलम्बन करके जो श्रद्धा-ज्ञान-चारित्ररूप स्वाव-लम्बी देशा प्रगट हो वह धर्म है। देव-गुरु-शास्त्र के आंश्रय से जो सम्यक्त्व माने, शास्त्र के आश्रय से ज्ञान माने और व्रतादि शुभराग के आश्रय से चारित्र माने-वह जीव अपने स्वभाव को नहीं मानता, छेकिन परावलम्बन को मानता है; वह जीव परावलम्बन छोड़कर स्वभाव का अवलम्बन नहीं करता, अर्थात् स्वभाव की श्रद्धां, ज्ञान या उसमें स्थिरता नहीं करता और उसे वीतरागुता या केवर्छ-ज्ञान नहीं होता, धर्म का अश भी नही होता। किसी अन्य वस्तु की उपस्थिति से जो अपने को सुखी मानता है वह अपने स्वभाव में सुख का स्वीकार नही करता, इससे उसे कभी स्वभाव का सच्चा सुख प्रगट नहीं होता। धर्मात्मा जानता है कि त्रिकाछी चैतन्यसत्ता के आश्रित मेरा सुख है, उसमे किसी अन्य के अत्रलम्बन की आवद्यक्ता नहीं है-इससे वही अपने आत्मा की चैतन्यसत्ता के आधार से सच्चे सुख का अनुभव करता है।

(६२) राग-द्वेष के समय भी धर्मी का धर्म होता है

धर्मी जीव को राग-हेष हो उस समय भी भान होता है कि यह राग-हेष की उत्पत्ति चैतन्य के आश्रय से नहीं है, किन्तु पर के आश्रय से है। चैतन्य के आश्रय में सम्पूर्ण-तया नहीं रहा जा सका इसिछिए राग-हेष हुआ है। उस समय भी मेरा ज्ञान उस राग के अवलम्बन से नहीं जानता। में स्वभाव का अवलम्बन रखकर राग का ज्ञाता हूँ; परन्तु राग का अवलम्बन करके उसका ज्ञाता नहीं हूँ। आदि-अंत रहित ज्ञानस्वभाव का अवलम्बन करने से ज्ञान और सुख है-ऐसी सम्यक्ष्रद्धा और सम्यक्षान होने पर भी धर्मी को जो राग-द्रेष होजाता है वह चारित्रदोष है। धर्मी को उस दोष का अवलम्बन नहीं है, किन्तु दोषरहित चैतन्यस्वभाव का ही अवलम्बन है, इससे उसे प्रतिक्षण शुद्धता होती जाती है और दोष दूर होता जाता है। इसप्रकार राग-द्रेष के समय भी स्वभाव के अवलबन से धर्म होता है।

# (६३) अधर्म और धर्म कैसे हाते हैं ?

अज्ञानी जीव त्रिकाली चैतन्यतत्व की सत्ता को भूछकर प्रतिक्षण पराधीनता से दव रहा है—वह अधर्म है। यदि
त्रिकाली आत्मद्रव्य को स्वतंत्र स्वीकार करे तो उस त्रिकाली
के वर्तमान को भी स्वतंत्र स्वीकार करे, इससे पर्याय में भी
पर का अवलम्बन न माने और स्वद्रव्य का आश्रय करके
शुद्धता प्रगट करे। शरीरादि से आत्मा पृथक् है—ऐसा माने
तो, शरीर की दशा उसके अपने कारण से है और अपनी
दशा अपने कारण है—ऐसा स्वीकार करे, इससे स्वाधीन श्रद्धाज्ञान प्रगट होकर स्थिरता द्वारा वीतरागता और केवल्ज्ञान
हो और भवश्रमण दूर होजाये। इसमें धर्म के प्रारम्भ से
लेकर पूर्णता तक की सारी वात आगई; और अवर्म कैसे
होता है—वह भी आगया।

## (६४) स्व-पर के भेदिविज्ञान से धर्म और एकत्ववृद्धि से महा अधर्म

आतमा और परवस्तु भिन्न हैं, इससे उन भिन्न वस्तुओं के कारण आत्मा के श्रद्धा-ज्ञान-चारित्र नहीं हैं—ऐसा यथार्थ निर्णंय करने वाला जीव परावलम्बन छोड़कर स्वाश्रय करता है। फिर पर्याय पर्शय में स्वावलम्बन से श्रद्धा-ज्ञान-स्थिरता प्रगट करता रहता है और परावलम्बन तोड़ता जाता है—ऐसी आत्मदशा का नाम धर्म है। जो जीव स्वावलम्बन नहीं करता और परावलम्बन नहीं छोड़ता उसने वास्तव में स्व और पर को पृथक् नहीं जाना है, किन्तु एक माना है-वह महा अधर्म है।

### (६४) समझने के लिए उत्साह

यदि आत्मा किचपूर्वक समझना चाहे तो यह बात बिलकुल सरल है। आत्मा की समझ में आने योग्य है। आत्मा
स्वयं जैसा है उसकी यह बात है। आत्मा की बात किसकी
समझ में नहीं आती? सभी आत्माओं की समझ में आ
सकती है। आत्मा का स्वभाव ही ज्ञाता है. इससे जो आत्मा
हो उसमें सब कुल समझने की शक्ति है। जड़ में ज्ञात
नहीं है इससे जड़ की समझ में कुल नहीं आता। इस
बात को सुनने के लिए कहीं जड़ नहीं बैठे हैं, जड़ को
समझने के लिए यह बात नहीं हो रही है, किन्तु जड़ से
भिन्न ज्ञानतत्व है उसे समझने के लिए यह बात है।

(६६) विश्व के जड़ और चेतन प्रत्येक पदार्थ के स्वभाव की स्वतंत्रता और परिपूर्णता

जिश प्रकार में आत्मा अपने चैतन्यस्वभाव से परिपूण हूँ, इससे मेरे चैतन्य को पर की अपेक्षा नहीं है; उसी प्रकार पुद्रल द्रव्य अन्ने रूप-स्वभाव से परिपूर्ण है, उसे द्सरे की अपेक्षा नहीं है। रूप अपने रूपस्वभाव से परि-पूर्ण है और मेरे चैतन्यत्व का उसमें अभाव है। मे अपने ज्ञानस्वभाव से पिरपूर्ण हूँ और रूप से शून्य हूँ। परमाणु-पदार्थं अपने रूपादि स्वभाव से परिपूर्ण है; यदि ज्ञान उसे बद्छना चाहे तो नहीं बद्छ सकता। उसके त्रिकाछी स्वभाव का वर्तमान उसके अपने आधार से स्वतंत्र है, उसका वह वर्तभान अंश दूसरे का अवलम्बन नहीं करता। काली धवस्था में से सफेद भवस्या होने के लिए वह पुद्गल द्रव्य अपनी परिपूर्ण शक्ति वाला है, उसे वदलने के लिए ज्ञान की आवर्यक्ता नहीं है। आत्मा उपस्थित हो तभी वह वर्छे, नहीं तो नहीं-ऐसा उसका स्वरूप नहीं है। एक परमाणु को काली अवस्था में से सफेद अवस्थारूप अनंत आत्मा एकत्रित होकर भी नहीं बदल सकते। उसकी अवस्था उसके स्वभाव से कमबद्ध होती रहती है; क्योंकि वह अपने रूपादि स्वभाव से परिपूर्ण है; वह अपने परिपूर्ण सामर्थ्य को धारण करने वाला है, और आत्मा के ज्ञान का उसमें विल्कुल अभाव है। पुदूछ में रूपादि स्वभावसामध्य से पूर्णता है, परन्तु उसके अवलम्यन से आत्मा को श्रदा-इ।नादि हों ऐसा कोई सामध्य उसमें नहीं है। पुद्गल में ऐसा स्वभाव ही नहीं

है कि वह (पुद्गल) आत्मा के ज्ञान का या आनंद का कारण हो। और जीव अपने चैतन्यसामध्य से परिपूर्ण तथा अचेतनत्व से रहित है। जीव का ऐसा स्वभाव नहीं है कि उसे अपने ज्ञान और आनद के लिए पर का अव- छन्वन लेना पड़े। अहो, सारा जगत स्वत न्न और परिपूर्ण है, जड़ और चेतन प्रत्येक पदार्थ अरने स्वभाव से परिपूर्ण हैं। इसमें तो वीतरागता और सर्गज्ञता ही आजाती है। ऐसे स्वत न वस्तुस्वभाव को न मानकर—'आत्मा के कारण पर की किया होती है और परवस्तु के अवलम्बन से आत्मा को अद्धा—ज्ञान—आनन्द होते हैं'—ऐसी मान्यता वह मिध्यात्व है, अम है, वही संसार है, वही अधर्म है, और वही महापाप है।

#### (६७) आत्मा का सम्यग्ज्ञान

आतमा सत् पदार्थ है। है' अर्थात् वह भूतकाल में नहीं हुआ है, 'है' अर्थात् भविष्य में वह नाश को प्राप्त नहीं होता; और 'है' अर्थात् वत मान में विद्यमान है। आतमा सयोग रहित अनादि-अनन्त वस्तु है, उस वस्तु की ज्ञान के साथ एकता है और रूपादि से पृथक्त है। आतमा चैतन्य-रूप से भरा हुआ और पर के रूप से शून्य है, पर से भिन्नत्व कहते ही स्वयं से पूर्णता है-ऐसा आजाता है। यदि वस्तु स्वय अपूर्ण हो तो उसे पर का संबंध हो। पर के सम्बध से यदि आतमा को लक्ष में लिया जाये तो उसका युशार्थ पूर्ण स्वभाव ज्ञात नहीं होता। पर के सम्बध्ध विना

ही आत्मा का स्वभाव परिपूर्ण है, वह वर्त मान भी स्वतंत्र है; इससे ज्ञान को पर का आश्रय नहीं हैं किन्तु स्वभाव का ही आश्रय है। सम्यग्ज्ञान के छिए पर की ओर नहीं ताकना पड़ता, किन्तु अपने स्वभाव को ज्ञानने से सम्यग्ज्ञान होता है।

(६८) आत्मा को पर से भिन्न मानने वाला जीव कैसा होता है?

जो ज्ञान को पर का आश्रय माने उसने आत्मा को पर से भिन्न तहीं माना है। पर से भिन्नत्त्र की श्रद्धा करने के परचात् ज्ञानी को अस्थिरता के कारण परोन्मुखता होती है; छेकिन उम्र समय भी वह पर से और उस ओर के झुकाव से प्रथक् रहकर स्वभाव के ही आश्रय से परिणमित होता है। परोन्मुखता होती है उसे जानता है, परन्तु उसका आश्रय नहीं मानता-यह साधकदशा है।

(६९) धर्म कैसे और कहाँ होता है?

धर्म अर्थात् आत्मा की पित्रत्शा । वह पित्रदेशा कैसे होती है ? आत्मा की उस दशा के लिए अन्य-शरीराित पदार्थ तो काम नहीं आते और पूर्व की अवस्था भी काम नहीं आती, किन्तु वर्षमान में त्रिकाली स्वभाव का पूर्ण स्वरूप से अस्तित्व है उसका स्वीकार करके उसकी पूर्ण ता के अवलम्बन से पित्रत्र दशा प्रगट होती है और राग-देप दु.ख दूर होजाते हैं । ऐसी आत्मा की दशा वह धर्म है। इसके अतिरिक्त शरीर की किसी दशा में या राग में धर्म, नहीं है।

### (७०) स्व-पर का भिन्नव

'मै आत्मा हूं'-ऐसा कहते ही-आत्मा के अतिरिक्त अन्य पदार्थ हैं लेकिन वह मै नहीं हूं अर्थात मैं पर से पृथक् हूं-ऐसा उसमें आ ही जाता है। यदि त्रिकाली वस्तुओं का अस्तित्व पृथक् पृथक् ही है, तो उन त्रिकाली की वर्त-मान अवस्थाएँ भी पृथक् पृथक् ही हैं, किसी को एक दूसरे की आवश्यक्ता नहीं है। इस प्रकार जो स्वीकार नहीं करता उसने वस्तुओं को ही भिन्न भिन्न नहीं माना है।

(७१) 'मैं' पर का करता हूँ'—इस मान्यता में स्व—पर की हत्या हे।ती है

भी बाह्य का कुछ करता हूँ?-इस मान्यता में स्व और पर—दोनों वस्तुओं के स्वभाव की हत्या होती है। भी पर का करूँ? उसका अथ यह हुआ कि पर वस्तुएं तो स्वतंत्र सत् पदार्थ ही न हों! और भी पर का करूँ? यानी मेरा अस्तित्व पर में ही हो। ऐसी मान्यता वाला जीव कभी परावलम्बन से नहीं छूटता और कभी पर से भिन्न आत्मस्वभाव की रुचि-श्रद्धा नहीं करता। आचार्यदेव कहते हैं कि है भाई! तू अपने ज्ञानस्वरूप को पर से विलक्ष्ण भिन्न ज्ञान और पर में अहं कार को छोड़! शरीर विगड़ जाये तो उसे सुधारने की कल्पना करता है, परन्तु जीव की कल्पना शरीर में नहीं चलती-अर्थात् वह कल्पना व्यर्थ जाती है। इसलिए शरीर और उस ओर की होने वाली कल्पनाएँ—दोनों से तेरा स्वरूप पृथक है, उनके आश्रय

से तेरा ज्ञान नहीं जानता; लेकिन ज्ञान से परिपूर्ण अपने अखण्ड चैतन्दस्यभाव का आश्रय करके ज्ञान जानता है,—
.ऐसे ज्ञानस्यभाव की श्रद्धा—ज्ञान करना—वह अपूर्व आत्म.धर्म है।

(७२) पर से भिन्न शास्मा की न जाने तवतक सामायिकादि किसी भी प्रकार का धर्म नहीं होता

स्वयं अपने आत्मा को यथावत् न जाने और आत्म-स्वभाव की महिमा न आये, तवतक समभावह्न सामायिक कहां से होगी? मिध्यात्वादि पापों से विमुख होनेह्नप प्रतिक्रमण भी किसका होगा? और पर भावों के त्यागह्नप प्रत्याख्यान भी कैसे होगा? अपने चैतन्यावभाव को न जानकर पर के साथ आत्मा की एकता माने वह जीव कभी पर के सम्बंध से पृथक् होकर स्वभाव में नहीं आता; अर्थात् उसे मुक्ति नहीं होती, और न किसी प्रकार का धर्म ही उसे होता है।

(७३) ज्ञान और ज्ञेय का स्वतंत्र परिणमन

ज्ञान का स्वभाव पदार्थी को यथावत् जानने का है।
सम्मुख जैसा पदार्थ हो वैसा ही ज्ञान जानता है, लेकिन
वहाँ सामने वाले पदार्थ के कारण ज्ञान नहीं होता। ज्ञान
अपनी शक्ति से ही अपनी ये। ग्यतानुसार जानता है। ज्ञान
का स्वभाव विपरीत नहीं जानता, किन्तु यथावत् जानने का
ही उसका स्वभाव है।

देखो, इस समय घडी में 'नौ में दस मिनिट कम' हुए हैं; ज्ञान भी वैसा ही जानता है; वाणी परिणमित हो तो वह भी 'नौ में दस मिनिट कम हुए'-ऐसी परिणमित होती है, और उस वाणी को सुनकर सामने वाले जीव को भी वैसा ही ज्ञान होता है। वहां घडी का परिणमन स्वतंत्र है, वाणी स्वतंत्र है और सामने वाले जीव का ज्ञान भी स्वतंत्र है। सारा विश्व स्वतंत्रतया परिवति त हो रहा है। अनेक पदार्थी की किया एक काल में होने पर भी प्रत्येक पदार्थ स्वतंत्र है।

(७४) अनेक पदार्थों के अस्तित्व का एक काल होने पर भी एक दूसरे का केाई सम्बन्ध नहीं है

भिन्त-भिन्त परार्थी की कियाएँ एक ही काल में होती हैं; वहाँ वग्तु के पृथक स्वभाव को न देखने वाला अज्ञानी जीन, एक दूसरे पदार्थीं को कर्ताकम पने का मेल मान लेता है। लेकिन पृथक पदार्थीं का मेल कैसा १ एक काल में दो पदार्थीं का कार्य हो तो उनसे क्या १ इस जगत में ऐसा कौन-सा काल है कि जिस काल में छहों द्रव्यों का कार्य न होता हो १ आत्मा और परमाणु अनादिकाल से एक स्थान में रह रहे हैं, एक ही काल में दोनों का अस्तित्व है। दो उपदार्थीं के अस्तित्व का एक काल हो तो उससे कहीं उन पदार्थीं की एकता नहीं होजाती। प्रत्येक परार्थ का स्वतंत्र अस्तित्व है और अपने अपने स्वकाल में ही प्रत्येक पदार्थ परिणमित होता है। त्रिकाली द्रव्य का आश्रय करके सत्

की स्वतंत्रता अज्ञानी को भासित नहीं होती और वह स्व-पर का संबंध मानता है-एकत्व मानता है; इससे पर से भिन्न स्वभाव का उसे आश्रय नहीं होता और मुक्ति या मुक्ति का उपाय उसे नहीं मिछता। जो जीव यथार्थ तया स्व-पर के भिन्नत्व को जानता है वह जीव पराश्रय छोड़कर स्वाश्रय करता है और स्वाश्रय से केवलज्ञान होने से वह समस्त पदार्थों को एक ही साथ प्रत्यक्ष जानता है; परन्तु उसके राग-द्वेप नहीं होते। पहछे जब राग-द्वेप में रुकता था तव ज्ञान पूर्ण नहीं जानता था, अव स्वभाव में छीन हुआ ज्ञान पूर्ण जानता है और राग-द्वेप में नहीं रुकता, तथा उस ज्ञान पूर्ण जानता है और राग-द्वेप में नहीं रुकता, तथा उस ज्ञान में किंचित् दुःस नहीं है।

(७५) स्वतंत्र वस्तुस्वभाव

हान अपने ज्ञानखभाव से पूर्ण है और रूप उसके रूपस्वभाव से। दूसरे अनन्त पदार्थ उन्हें अन्यथा वदलना चाहें तो भी नहीं वदल सकते; क्योंकि वस्तुस्वभाव स्वतः ही पूर्ण है; एस पर दूसरों की सत्ता नहीं चल सकती। रूप है वह परमाणु का स्वभाव है, उस रूप को वदलकर उसे रस आदि रूप करने की किसी की शक्ति नहीं है। जो जीव पर को वदलना मानता है, वह जीव कही पर को नहीं बदल सकता, लेकिन विपरीत अभिशाय से पराश्रय से स्वयं मात्र दु:खी होता है।

(७६) वर्तभान अंश को स्वतंत्र जानने से धर्म होता है

आत्मा अपने ज्ञान-सुख इत्यादि अनंत स्त्रभाव से पूर्ण

है; उसका वर्तमान अंश भी खतंत्र है। वह अंश तिकाली द्रव्य के अवलम्बन बिना कहीं अधर से नहीं होता। इससे वास्तव में जिसने वर्तमान अंश को स्वतंत्र माना है उसकी दृष्टि अंशी पर जाती है; त्रिकाली द्रव्य की श्रद्धा हुई कि मेरी श्रद्धा-ज्ञानादि सर्व अवस्थाएँ इस द्रव्य के आधार से हैं— वहाँ सम्यन्त्रद्धा और सम्यन्त्रानक्ष्प धर्म हुआ।

(७७) प्रत्येक समय की ज्ञान की योग्यता

प्रदत:—बिधर मनुष्य दूर बैठा हो तो वह सुन नहीं सकता, और निकट बैठा हो तो सुन सकता है, इसिछए वाणी के अवलम्बन से ही ज्ञान हुआ न ?

उत्तर:—ऐसा नहीं है, ज्ञान की योग्यतानुसार ही ज्ञान होता है। दूर या निकट होने से क्या ? ज्ञान तो कही वाणी में चला नहीं जाता, वह तो अपने समय में रहकर ही काम करता है। दूर है उस समय का ज्ञान का समय (ज्ञान की पर्याय) भिन्न है, और निकट है उस समय का ज्ञान का समय अपने अपने समय में पृथक् पृथक् कर्य करता है। दूर होने के समय ज्ञान की योग्यता वैसी वाणी को जानने की नहीं थी लेकिन दूसरा कुल जानने की थी; और निकट होने के समय वैसा जानने की योग्यता थी। प्रत्येक समय की ज्ञान की स्वतंत्र योग्यता के अनुसार ही ज्ञान होता है। त्रिकाली ज्ञानस्वभाव की श्रद्धा के ज्ञिना प्रत्येक समय की स्वतंत्रता की श्रद्धा के ज्ञिना प्रत्येक समय की स्वतंत्रता की श्रद्धा नहीं होती। ज्ञान की भिन्न भिन्न योग्यता के अनु-

सार हो ंग का संयोग भी भिन्न भिन्न प्रकार का होता है; वहाँ परसंयोग की उपस्थित के कारण ज्ञान होता है—ऐ छा जो मानता है वह जीव अपने स्वतंत्र ज्ञानसामध्य की हत्या करता है। उसी प्रकार पदार्थों की अवस्था उन उन पदार्थों की योग्यतानुसार होती है, उस समय अपनी उपस्थित होती है इससे—'मेरे कारण यह कार्य हुआ'—ऐसा मानने वाला भी अज्ञानी है।

(७८) जड़ की अवस्था मैं करता हूं-ऐसा मानने वाले ने वस्तु का ही सत् नहीं माना है।

जिस प्रकार त्रिकाली द्रव्य स्वतंत्र हैं, उसका कोई कर्ता नहीं हैं; वैसे ही उसकी पर्यायं भी स्वतंत्र हैं, उनका कोई कर्ता नहीं हैं। कोई कहें कि 'परमाणु द्रव्य तो स्वतंत्र हैं, वह किसी ने बनाया नहीं है, परन्तु उसकी अवस्था मेरे कारण होती है, जैसी अवस्था में करूँ वैसी होती है'—तो ऐशा मानने वाले जीव ने परमाणु द्रव्य को ही स्वतंत्र नहीं माना है। क्योंकि, द्रव्य क्या अपनी अवस्थारहित होता है कि दूसरा उसकी अवस्था करें ? पर वस्तु के द्रव्य—गुणों को तो में नहीं कर सकता, लेकिन पर्याय को कर सकता हूँ—ऐसा जिसने माना है उसने द्रव्य—गुणों को पर्यायरहित ही माना है, अर्थात् वास्तव में द्रव्य—गुणों को पर्यायरहित ही माना है। यदि द्रव्य—गुण को स्वतंत्र जाने तो उनकी पर्यायों को भी उनके शाधार से स्वतंत्र ही मानेगा। अपने स्वभाव के आधार से मेरा ज्ञान प्रति समय होता है—ऐसा स्वीकार करने वाला हान

त्रिकाली द्रव्य के साथ अभेद होता है। ज्ञेय पदार्थों की भिन्न भिन्न अवस्थाओं के कारण मेरे ज्ञान की भिन्न भिन्न अवस्थाएं नहीं होती; लेकिन त्रिकाल ज्ञानस्वभाव के आधार से ही मेरी अवस्थाएं होती हैं—इस प्रकार पर के अवलम्बन को लोड़कर अपने स्वभाव के अवलम्बन से श्रद्धा—ज्ञान—स्थिरता करने से धर्म होता है और ऐसे अवलम्बन में ही सम्पूर्ण सन् की-आत्मा की स्वीकृति है।

इस प्रकार आत्मा के ज्ञानस्वभाव को रूप से स्पष्टतया भिन्न बतलाया। अब वर्ण से भिन्नत्व का वर्णन करेंगे। — कि तीर सं. २४७४ भाइपद कृष्णा १४ गुक्तार कि
(७९) सुख कहाँ है और कैसे होता है?

जी आत्मा का सच्चा सुख चाहता है उसे क्या करना चाहिए ? कौन-धी किया करने से सच्चा सुख होता है ? यह बात यहां चल रही है। सुख प्राप्त करने के जिज्ञास जीव को पहले यह निर्णय करना चाहिए कि सुख कहां है ? आत्मा के अतिरिक्त किन्हीं दूसरे पदार्थों में आत्मा का सुख नहीं है। शरीरादि सब पर पदार्थ इस आत्मा से शून्य हैं और आत्मा में उनका अभाव है; तब फिर जहाँ इस आता। जहाँ सुख हो वहां से बह प्रगट होता है और जहाँ उसका अभाव है वहां से नहीं आता। आत्मा अपने ज्ञान और सुखस्वभाव से परिपूर्ण है, पुण्य-पाप अथवा अन्य पर वस्तुओं से शून्य है, इससे उनमें ज्ञान या सुख नहीं है।

आतमा पर से शून्य हैं—ऐसा कहने से कहीं आतमा का सर्वाथा अभाव नहीं होता, क्योंकि वह अपने स्वभाव से परिपूर्ण है। कोई वातु स्वयं अपने स्वभाव से शून्य नहीं होती, और कभी एक वस्तु में दूसरी का प्रवेश नहीं होता। प्रत्येक वस्तु अपने स्वभाव से पूर्ण हैं। आत्मा स्वतः ज्ञाता— दृष्टा- अद्धा- सुख-चारित्र-वीर्य इत्यादि अनंत शक्तियों से भरपूर है, -ऐसे आत्मस्वभाव की अद्धा और स्थिरता करने से आत्मा स्वयं ही सुखहूप परिणमित होता है, आत्मा में से खादमा स्वयं ही सुखहूप परिणमित होता है, आत्मा में से से सुख प्रवाहित होता है। आत्मा में ही परिपूर्ण सुखे है, पर में कहीं भी सुख नही है, और न पर पदार्थ सुखे के साधन ही हैं -ऐसा निर्णय करे तो पर पदार्थों में से सुख दूर हो और जिसमें से सुख झरता है ऐसे आत्म- दृष्ट्य का छक्ष हो, तथा उसके आश्रय से सुखं का अनुभव हो। लेकिन जिसे शरीर-पैसा-स्त्री आदि पदार्थों में ही सुखं का आभास होता हो वह जीव वहाँ से हटकर आत्मस्वभावो- नमुख होने का प्रयत्न नहीं करता, और न उसे सच्चा सुखः प्रगट होता है।

. (८०) स्वभाव की एकता के आश्रय से सुख हैं अोर संयोग की अनेकता के आश्रय से दुःखर्है।

अतमा अनत गुणों का पिण्ड एक असंयोगी वस्तु हैं, और बाह्य के संयोग तो अनेक प्रकार के हैं। उसमें स्वमांव की एकता के आश्रय से रागादि दुःख दूर होते हैं और संयोगों की अनेकता के आश्रय से रागादि दुःख होते हैं। इसिछए जिन्हें सुख को आवइयक्ता हो उन्हें अपने स्वमांव का ही आश्रय करना योग्य है। अनेक प्रकार के संयोगों का आश्रय करने से हिट्ट में अनेकता होती है और उससे आकृद्धता ही उत्पन्न होती है। बाह्य में अनेक अकार के संयोगों आकृद्धता ही उत्पन्न होती है। बाह्य में अनेक अकार के

संयोग होने पर भी उनसे भिन्न अपने एक स्त्रभाव का आश्रय करे तो अनन्त गुणों से भरपूर अपने स्त्रभाव के आश्रय से सुख होता है। आत्मद्रव्य के लक्ष्म से एकाप्रना करने से पर के साथ की एकत्वबुद्धि दूर होजाती है, और अज्ञान दूर होने से सम्यक्तान होता है; वही धर्म है और वहीं सुख है।

श्रीर-मन-वाणी-स्त्री-पुत्र-स्क्ष्मी या देव-शास्त-गुर इत्यादि संयोग अनेक प्रकार के हैं; वे संदेव एक समान नहीं रहते, इसिलए उनका आश्रय करने से ज्ञान स्थिर नहीं होता, इससे उनके आश्रय से आत्मा को सुख नहीं होता। आत्मा का असंयोगी चैतन्य स्वभाव है वह नित्य एकरूप रहता है, उसकी हिच और विद्वास करके उसका आश्रय करे तो उसमें ज्ञान स्थिर होकर आनंद प्रगट होता है।

आतमा अनादि-अनंत एकरूप स्थायी रहने वाला द्रव्य है, और प्रतिक्षण उसकी नवीन नवीन अवस्थाएँ होती रहती हैं। वह वर्तमान अवस्था यदि संयोग की रुचि करें तो अने क प्रकार के संयोगों के आश्रय से अने क प्रकार का विकार ही होता है; और यदि वर्तमान अवस्था त्रिकाळी एकरूप द्रव्य का आश्रय करें तो द्रव्यपर्शय की एकता होती है और शुद्धता ही प्रगट होती है।

स्वभाव एक है और पर पदार्थ अने क हैं। वर्त मान श्रद्धा में -हिच में अनेक पर पदार्थी का आश्रय करे तो एक रूप स्वभाव का अनादर होता है और विकार का आदर होता है। अनेक प्रकार के संयोगों के कारण वैसा ज्ञान नहीं होता, किन्तु ज्ञान की ही वैसी योग्यता होने से झान उन्हें जानता है। लेकिन अज्ञानी जीव अपने एकरूप स्वभाव को न जानते होने से, अनेक ज्ञेयों के बदलने से उनके कारण मेरा ज्ञान बदला है-ऐसा मानते हैं, इससे वे स्व को भूछ-कर पर को जानने में और उसमे हर्पशोक मानने में ही रक जाते हैं। ज्ञानस्वभाव के आश्रय से एकसाथ सभी पदार्थी को जानने का अपना स्वभाव है, उसकी जिन्हें खबर नहीं है वे पर पदार्थों से ज्ञान मानते हैं; ज्ञेयों के कारण ज्ञान मानते होने से उन्हें अनेक पर को जानने का हर्ष होता है, - अने क पदार्थी को जान ल तो सुख हो-ऐसा वे मानते हैं; इससे वे जीव ज्ञेयों के साथ एकत्व- बुद्धि करते हैं, शेयों का आश्रय छोड़कर ज्ञानस्वभाव का भाश्रय वे नहीं करते। एकरूप ज्ञान स्त्रभाव के आश्रय विना कभी सच्चा सुख नहीं होता। संयोगों के आश्रय से तो मिध्यात्व, अज्ञान और पुण्य-पाप रूप विकारी क्रिया होती है वह अधम है-दुख है।

> (८१) आत्मा का मूल स्वरूप क्या है ? और वह कैसे जाना जाये ?

जिस प्रकार पानी का मूछ स्वभाव ठडा है, किन्तु अपनें से विरुद्ध ऐसी अग्नि का आश्रय करें तो वह उष्ण दशारूप होना है; उसी प्रकार आत्मा का ज्ञानस्वभाव शीनल-आनंदमय है, किन्तु यदि उस्र स्वभाव का आश्रय छोड़कर पर संयोग

कि आश्रय से परिणमन करे तो अनस्था में पुण्य-पापादि कि र होते हैं। जिस प्रकार उष्णता पानी का यथार्थ स्वरूप नहीं हैं उसी प्रकार विकारी भाव भी आत्मा का सच्चा स्वरूप नहीं है। उष्णता के समय भी पानी का शीतल स्वभाव है; वह स्वभाव पानी में हाथ ड्वोने से ज्ञात नहीं होता, ऑख से दिखाई नहीं देता, कान-नाक अथवा जीभ से अनुभव में नहीं आता परन्तु ज्ञान द्वारा ही ज्ञात होता है। उसी प्रकार विकार के समय आत्मा का त्रिकाली शुद्ध स्वभाव है, ज्ञाह िसी बाह्य किया से या राग से ज्ञात नहीं होता परन्तु अत्रस्वभावोन्मुख होने से, ज्ञान से ही ज्ञात होता है। विकार के लक्ष- से विकार दूर नहीं होता, लेकिन विकार का लक्ष्य छोड़कर त्रिकाली वीतरागस्वरूप निज चैतन्यस्वभाव का आवा करने से विकार दूर होजाता है। इसलिए ज्ञान-आव करने से विकार दूर होजाता है। इसलिए ज्ञान-आव दस्वरूप अपने आत्मा की श्रद्धा करना ही प्रथम धम है।

उष्णता पानी का स्वभाव नहीं है; पानी का स्वभाव तो उष्णता को मिटाने का है। उसी प्रकार आत्मा का स्वभाव विकार का कर्ता नहीं किन्तु उसे दूर करने का है। विकार भावों से होने वाळे इस संसार के भवश्रमण का ताप दूर करने के छिए शांत चैतन्यस्वकृप में ढळना चाहिए। मैं एक चैतन्य हूँ और यह सब संयोग मुझसे प्रथक् हैं; संयोग के छश्न से जो भाव होते हैं वह विकार है, वह भी मेरा स्वरूप नहीं है; मेरा स्वरूप तो ज्ञाता—द्रष्टा और आनंद का अनुभव करना ही है। इस प्रकार चैतन्यस्वरूप को समझना वह धर्म है। स्वभाव को समझकर उसने स्थिर होने से

अज्ञ न और विभाव दूर हो जाते हैं। त्रिकाछ में धर्म की एक ही रीति है। आत्मस्यभाव के अतिरिक्त अर्हित या सिद्ध भगवान आदि किसी भी परवस्तु के आश्रय से धर्म समझ में नहीं आता, किन्तु विकार और दुःख ही होता है। तीनों काछ में अपने एकहप स्वभाव के आश्रय से ही धर्म समझ में आता है।

(८२) आत्मा का तैरने का स्नभाव कैसे ज्ञात होता है?

· स्नुकड़ी का स्वभाव पानी में तैरने का है<sub>।</sub> उसका बु<u>ह</u> स्वभाव किसप्रकार ज्ञात होता है । छकड़ी के दुकड़े कर डाले तो उसका तैरने का स्वभाव दिखाई नहीं देगा, कशेंकि वह आंख़ों से दिखाई नही देता; लकड़ी को सुँह मे डालकर चबाए या अग्नि में जलाए तो भी उसका स्वभाव-ज्ञात नहीं होगा; उसे घिसकर श्रीर पर लगाए तो भी उसका वह स्वभाव ह्नात नहीं होगा। इस प्रकार किसी भी इन्द्रिय द्वारा छकड़ी का स्वभाव ज्ञात नहीं होता, किन्तु अपने ज्ञान को बढ़ाने से ही लकड़ी का स्वभाव ज्ञात होता है। अथवा पानी में लकड़ी पड़ी हो तो वह तैरती है-ऐसा देखकर भी उसके £बभाव का निर्णय किया जा सकता है। छकड़ी की मांति यह चैतन्यम्ति आस्मा ज्ञाता–दृष्टा स्वभाव वाला है, उसका, स्वभाव भी तैरने का है, उसका ज्ञानस्वभाव विकार में नहीं ड्बता, किन्तु विकार से पृथक् का पृथक् रहता है अर्थात् तैरता है। चैतन्य का स्वभाव रागादि से एकमेक हो जाने का

नहीं है, किन्तु पृथक् रहने का है। वह आत्मस्वभाव किस प्रकार ज्ञात होता है? किसी पर के सम्मुख देखने से या विकार से अथवा इन्द्रियज्ञान से वह ज्ञात नहीं होता। आत्मस्वभाव को जानने का एक ही उपाय है कि त्रिकाली आत्मस्वभाव की ओर अपने ज्ञान को बढ़ाना। ज्ञान अपने स्वभाव की ओर इन्मुख करके स्वभाव को देखे तभी आत्मा का तैरने का स्वभाव ज्ञात होता है।

जैसे, ढकड़ी का छोटा-सा दुकड़ा हो या बड़ा भारी पाँचसौ मन का लक्कड़ हो, लेकिन दोनों का तैरने का स्वभाव है; उसे जानने की एक ही रीति है कि उसे पानी में डालना; और गर्म पानी का शीतल स्वभाव जानने की एक ही रीति है कि उसे ठंडा करना। लेकिन यदि गर्म पानी में गहरे तक हाथ डाछे तो कहीं उसकी शीतलता ज्ञात नहीं होगी। यह दोनों दृष्टान्त हैं। उसीप्रकार आत्मा का ज्ञानस्वभाव है, वह विकार में नहीं दूबता, किन्तु उससे पृथक् का पृथक् ऊपर ही तैरता है। उस ज्ञानस्वभाव को जानने के छिए वर्तभान पर्याय के सामने देखता रहे तो वह ज्ञात नहीं होगा। जो आत्मस्वभाव है उसमें अपने ज्ञान को ढालने से ही वह झात होता है। बाह्य के अनेक संयोग और पर्याय के क्षणिक विकार को न देखकर अपना असंग-स्वभाव चैतन्य से परिपूर्ण है, इस स्वभाव का विद्वास करके ज्ञान को स्वभाव में युक्त करे तभी स्वभाव ज्ञात होता है और सम्यन्ज्ञान होता है। एक प्रकार के स्वभाव के आश्रय से पर्थायें भी एक प्रकार की (शुद्धरूप) होती हैं, वही धर्म है।

यहां आचाय देव ज्ञानस्वभाव का पर से भिन्तत्व सम-झाते हैं। पर से ज्ञान पथक है इछिछए पर के आश्रय से आत्मा का ज्ञान नहीं होता। ज्ञान तो आत्मस्वभाव के ही आश्रय से होता है। आत्मा का ज्ञानस्वभाव स्वतः पूण है, उसी के आश्रय से सम्यग्ज्ञान होता है। रूप से ज्ञान का पृथक्त्व समझाया। अब, वर्ण से ज्ञान के पृथक्त्व का वर्णन करते हैं।

### वर्ण से ज्ञान का भिन्नत्व

ं वर्ण ज्ञान नहीं है, क्योंकि वर्ण पुद्गल द्रव्य का गुण है, अचेतन है; इसलिए ज्ञान को और वर्ण को व्यतिरेक है, अर्थात् ज्ञान अन्य है और वर्ण अन्य है।

रूप और वर्णं-दोनों चक्षु इन्द्रिय के विषय हैं; परन्तु उनमें अन्तर मात्र इतना है कि रूप कहने से वस्तु के आकार की मुख्यता है और वर्ण कहने से उसके रंग की मुख्यता है।

## (८३) वर्ण से ज्ञान माने ते। अधर्म

वर्ण अर्थात् रंग; छाछ, पीछा, काछा और सफेर ऐसे पांच प्रकार के रंग हैं, वे अचेतन पुद्गछ के रंगगुण की पर्यायें हैं। सिर में काछे बाछ होते हैं, वहां यदि ऐसा माने कि इन बाछों को देखने से मुझे चनका ज्ञान हुआ, तो वह जीव अपने ज्ञान स्वभाव की किंच छोड़कर बाछों की किंच करता है, इससे उसे अधर्म होता है। और यदिः ऐसा, समझे कि. काळे, बाछों, आदि के अवल्पन्वन से मैं नहीं जानता हूँ, तो उस जीव को त्रिकाछी ज्ञानस्वभाव की रुचि से, उसके आश्रय से सम्यग्ज्ञान होता है और बाल आदि पर वस्तु की रुचि दूर होती है वह धर्म है।

(८४) श्रीर के रूप में सुख नहीं है, आत्मा में सुख है

शरीर का गाेेेग रंग हो या काळा—त्रह जड़ हैं;े ज्ञानर उससे भिन्न है। शरीर रूपवान हो उसमें आत्मा का सुख नहीं है; शरीर का रग तो अचेतन है, उसमें सुख या ज्ञान मीनना वह मिथ्यत्व और अधम है। रूप-रंग में जिसने सुख साना है वह अपना इन रंग में युक्त करता है, परन्तुः आत्मा में युक्त नहीं करता, उसे धर्म नहीं होता। रंगी इत्यादि अचेतन हैं और मेरा आत्मा चेतन है, अपने चेतन स्वभाव के आश्रय से ही मेरा ज्ञान और सुख है-इसप्रकार -अपनी अवस्था को त्रिकाली द्रव्यस्वभाव में टालने से ही अवस्था में सम्याज्ञान और सुख प्रगट होता है। जैसे, पानी से रहित घड़ा हो तो उसमें से पानी नहीं टपकता; परन्तु जो घडा पानी से भरा हो उसमें से पानी टपकता है; उसी प्रकार सुंदर शरीरादि पर वस्तुऍ तो ज्ञान और सुख से रहित हैं-अचेतन हैं-आत्मा से भिन्न हैं, उनमें से ज्ञान या सुख नही द्रपकता-परिणमित नहीं होता। अपना आत्मा त्रिकाछी क्कान और सुखस्वभाव से परिपूर्ण है, उसकी रुचि करके उसके अवरुम्बन स परिंगमेंन करने से अवस्था में ज्ञान और सुखः टपकता है-द्रवितं होता है। 🗸 अपने र स्वभाव से

ज्ञान और सुख भरे हुए हैं, उन्हें न देखे और बाह्य में देखता रहे तो कभी भी सुख या ज्ञान नहीं होगा।

> (८५) ज्ञान यदि आत्मा का आश्रय करे तो धर्म है, पर का आश्रय करे तो अधर्म है।

आतमा की जो अवस्था वर्णादि पर का आश्रय करे उसमें रागादि के साथ एकता होती है, वह अधर्म है। और यदि एकस्प द्रव्यस्त्रभाव का आश्रय करे तो रागादि के साथ एकता द्रवहर स्वभाव में अभेदता होती है-धर्म होता है और अधर्म दूर होता है।

जैसे वाजार में किसी दुकान पर वड़ा दर्ण लगा हो, और मार्ग पर से आने जाने वाळी सवारी गाडियां, मनुष्य, कपड़े उसमें दिखाई देते हैं, प्रतिविन्न दिखाई देते हैं; तो वहाँ कहीं वह दर्णण पदार्थों की ओर नहीं जाता और न पदार्थ उसमें प्रविष्ट हो जाते हैं। उसी प्रकार ज्ञान-सामध्य ऐसा है कि उसमें पर वस्तुएँ ज्ञात होती हैं, प्रन्तु वास्तव में तो वैसी ज्ञान की ही योग्यता है, पदार्थों के कारण ज्ञान नहीं है, और पदार्थ ज्ञान में प्रविष्ट नहीं होजाते। ऐसा होने पर भी, जो ज्ञान अपने स्वभाव का आश्रय न करके वर्णीद का आश्रय करता है वह मिध्या है, अचेतन है।

(८६) पर से भिन्न ज्ञानस्वभाव के अनुभवन

का उपाय

वर्ण और ज्ञान का पृथक्त है-ऐसा कहते ही, वर्ण, वर्णहप है-ऐसा सिद्ध होता है। इस जगत में सब ब्रह्म-

रवरूप है-ऐसा नहीं है; और जो भाति भाति के रंग आहि दिखाई देते हैं वे भ्रमरूप नहीं परन्तु सत् हैं, जगत के पदार्थ हैं! और ज्ञानस्वभावी आत्मा भी स्वतंत्र पदार्थ है। रंग है, इसलिए ज्ञान है-ऐसा नहीं है। ज्ञान आत्माश्रित है और वर्ण पुद्गेलाश्रित है—इस प्रकार ज्ञान की और वर्ण की स्पष्टतया भिन्नता है। वर्ण से भिन्न ज्ञान-स्वभाव के अनुभवन का उपाय यह है कि ज्ञान का लक्ष-वर्ण की ओर से छोड़कर त्रिकाली स्वभाव की रुचि क्रके उस स्त्रभाव की ओर उन्मुख करना चाहिए। जो ज्ञान संयोगों की ओर ही देखता रहता है वह ज्ञान आत्मस्वभाव को नहीं जान सकता; परन्तु सर्व संयोगों की ओर से छश्च उठाकरः एक स्वभाव की ओर ही एकाम होने से सम्यन्ज्ञान होता हैं। वास्तव में तो अपने परिपूर्ण स्वभाव को छक्ष में छेकर ज्ञान उसमें स्थिर हो वहां बाह्य सयोगों का लक्ष नहीं छोड़ना पड़ता, किन्तु वह स्वयमेव छूट जाता है।

(८७) कौनसा ज्ञान आत्मा को जानता है ?

अस्तिग्वभाव से आत्मा ज्ञान से परिपूर्ण है और नास्ति-से शास्त्र के अक्षर, रूप, रंग अदि से आत्मा पृथक है; वर्णादि में आत्मा की नास्ति है इससे उन वर्णादि के लक्ष से होने वाला ज्ञान भी वास्तव में आत्मा का स्वरूप नहीं है। आत्मा के आश्रय से जो ज्ञान कार्य करता है उसे आत्मा का स्वरूप कहा जाता है। आत्मा का स्वभाव आत्मा की रीति से-आत्मा के लक्ष से समझना चाहे तो समझ में भाता है। आत्मा होकर अतिरक्त को समझना चाहे तो वह समझ में आता है, दिन्तु अपने को निर्वाल, जड के आश्रित माने तो आत्मा समझ में नहीं आता। आत्मा का जो ज्ञान पर छक्ष से कार्य करना है वह ज्ञान आत्मत्वभाव के साथ एक्ता नहीं करता, इससे वह ज्ञान आ मा को नहीं जानना। ज्ञान की वर्तमान पर्याय अनेक प्रकार के पर का आश्रय-छक्ष छोड़ कर एकक्षप पिरपूर्ण चैतन्यम्बक्षप का आश्रय करे तो आत्मत्वभाव के साथ उसकी एकता होती है, और वह ज्ञान आत्मा को यथार्थ जानता है। पदचात वह ज्ञान स्वभाव के साथ एकता रखकर पर को भी यथार्थ जानता है;-यही धर्म की रीति है; इसके अतिरिक्त अन्य किसी प्रकार धर्म नहीं होता।

(८८) रुचि करे तो स्वभाव को समझ लेना सरल है

कोई लोग कहते हैं कि-इसमें तो हमें कुछ भी खबर नहीं पड़ती; कोई बाहर की बात करो तो खबर पड़े! उसका उत्तर:—बाह्य पदाथों में तो आत्मा है ही नहीं। बाह्य पदाथों से तो आत्मा पृथक है, इससे आत्मा के धर्म में बाह्य बात कैसे आयेगी? आत्मा बाहर का कुछ भी कर ही नहीं, सकता। और, बह्य रुचि होने से बाहर का ही दिखाई देता है, उसी प्रकार यदि अंतरस्वभाव की रुचि करे तो यह भी बराबर समझ में आ सकता है। पर वस्तुएँ—शरीर की कियादि दिखाई देती हैं, उन्हें कौन जानता है? शरीर वाणी इत्यादि तो अजीव पदार्थ हैं उन्हें कुछ भी खबर नहीं पड़ती, स्वयं ही उसका ज्ञाता है। 'मुझे इसमें कुछ खबर नहीं पड़ती'-ऐसा कहाँ से निदिचत किया? स्वयं अपने ज्ञान को जाने बिना वह निदिचत नहीं होता। स्वयं अपने ज्ञान को जानता है तथापि विश्वास नहीं करता। अपने ज्ञान का और पर का निणंय करने वाला अपना ज्ञानसामध्ये है। अपने ज्ञानसामध्ये का अविश्वास ही अधर्म है। पर की खबर भी आत्मा को ही पड़ती है, और अपनी खबर भी उसी को होती है।

अज्ञानी-मूढ़ जीवों को आत्मा की किन नहीं है और विषयों की किन है इससे उन्हें आत्मा को समझना महंगा- दुःखदायक लगता है और विकार तथा पर का करने की बात सरल माल्म होती है तथा उसमें सुख भासित होता है। पुण्य करना और उसके फल भोगना विषय सेवन करना, पर का अहं कार करना-यह सब अज्ञानियों को सरल लगता है और किनकर प्रतीत होता है, इससे वैसी बात उनकी समझ में झट आजाती है-क्योंकि वह तो अनादिस सार से कर ही रहे हैं! परन्तु इन सबसे भिन्न यह आत्मस्वभाव की अपूर्व समझ है, यह अपने स्वभाव की बात उनहें नहीं रचती। स्वभाव को समझना ही वास्तव में सरल और सुखदायक है।

(८९) अपूर्व शांति कैसे हो?

यह आत्मा आनादि काल से वह का वही ही है; परन्तु

अनादि काल में कभी भी उसने अपने स्वाधीन स्वभाव की पहिचान करके उसका आश्रय नहीं किया हैं और पर का ही भाश्रय किया है, इससे पराश्रय से कभी उसे शांति नहीं मिली। आत्मा का सुख पर में नहीं है, तो फिर पराश्रय से भातमा को कैसे सुख होगा? जीव का अपना स्वभाव ज्ञान-आनन्द से परिपूर्ण है, उसका विश्वास करके उसका आश्रय करे तो अपूर्व शांति—सुख हो। जिस प्रकार लकड़ी समुद्र के जल में तैरती है उसी प्रकार आत्मा की वर्षमान अवस्था त्रिकाली चैतन्यसागर में गिरने से (त्रिकाली चैतन्य का आश्रय करने से) तैरती है, अर्थात् मुक्ति प्राप्त करती है।

(९०) ज्ञान को पर से भिन्न जाने तो संसार्-परिश्रमण दूर हो

अनेक प्रकार के पर पदार्थों को जानने पर भी वर्त मान रुचि में स्वभाव का आश्रय रहना वह धर्म है। अनेक को जानने वाला स्वयं अनेकरूप होकर नहीं जानता, परन्तु एकरूप स्वभाव का आश्रय रखकर सबको जानता है। ऐसे एकरूप ज्ञानस्वभाव का आश्रय ही धर्म है। आत्मा पर वस्तु का कुछ नहीं कर सकता। पर का प्रहण-त्याग या अच्छा-बुरा आत्मा नहीं कर सकता, तथापि अज्ञानी जीज पर-के कर्नु त्व का अभिमान करता है; इससे उसका ज्ञान अनेक प्रकार के पर के आश्रय में ही रुक्त जाता है इससे उस पर के साथ एकत्वबुद्धि पूर्व क राग-देप होता है, वह अधर्म है। पर की कर्नु त्वबुद्धि होने से पर का आश्रय

छोड़कर स्वभाव का आश्रय नहीं करता। स्वभाव के आश्रय बिना दया—दान—भक्ति आदि पुण्यभाव करे तो भी संसार-परिश्रमण ही होता है। छेकिन में पर का छछ भी करने वाला नहीं हूँ और पर के कारण मेरा ज्ञान नहीं है—इस प्रकार अपने ज्ञान को पर से बिलकुल भिन्न समझे ते। पर का अहं कार छोड़कर ज्ञानस्वभाव की रुचि करे; उससे धर्म हो और संसारपरिश्रमण दूर हो।

# (९१) सम्यग्ज्ञान का पुरुषार्थ

वर्तभान ज्ञान को चैतन्यतस्य की ओर उन्मुख करके स्वभाव को समझना ही सम्यग्ज्ञान का पुरुषार्थ है। बाह्य में पर को जानने का ज्ञान का विकास वह वास्तव में पुरु-षार्थं नहीं है। व्यापार, डाक्टरी, वकाळात आदि कळाओं में ज्ञान का जो विकास देखाई देता है उस में वास्तव में वर्तमान पुरुषार्थ का कार्य नहीं है, परन्तु पूर्व का विकास वर्तभान में दिख ई देता है। वहां बाह्य पदार्थों के कारण भी ज्ञान का विकस नहीं है। वर्तभान में पढ़कर फिर वैसा कमाने का भाव पाप है; उस पापभाव के कारण ज्ञान का विकास कैसे होगा ? यदि पाप से ज्ञान विकसित होता हो, तब तो बहुत पाप करने से ज्ञान अधिक विकिधत होकर केवलज्ञान हो जाये! परन्तु ऐसा नहीं है। वर्तभान में मेढक आदि को चीरने के पापपरिणाम हैं उनके कारण कहीं. डाक्टरी का ज्ञान विकसित नहीं होता; वह तो पूव का विकास दिखाई देता है। और वर्तमान में जो पापपरिणाम हैं- उनके कारण ज्ञान का हास होता जाता है। यहाँ पापपरिक्षामों की तो बात नहीं है, परन्तु शुन परिणाम करके शास्त्रादि पढ़ें और ज्ञान का विकास दिखाई दें वह भी वास्तव में आत्मकल्याण का कारण नहीं है, क्योंकि वह ज्ञान भी राग के आश्रय से हुआ है। रागादि के उक्ष से रहित अपने ज्ञान-स्वभाव के उक्ष से जो ज्ञान विकसित होता है वही सम्यग्ज्ञान है, तथा वही आत्मा की मुक्ति का कारण है।

(९२) जीव की वर्त मान बुद्धिमानी से पैसा नहीं भिलता

अपनी वर्तमान चतुराई के कारण में पैसादि प्राप्त कर सक्ता हूँ-ऐसा अज्ञानी मानता है, परन्तु धनप्राप्ति का भाव पाप है उसके कारण धन नहीं आता।धन तो पूर्व के पुण्य के कारण भाता है। गायों को काटने वाले महा पापी कसाई, र्यदि प्रतिदिन हजारों रुपये कमाते हैं, तो क्या वह गाये' काटने की पापबुद्धि का फल हैं ? वर्तमान पाप के फल में तो भविष्य में नरक के दुःखों का संयोग होगा। वर्तमान में जो रुपया मिल रहा है वह पूर्व के पापानुबधी पुण्य का फंड है। हिंसा-झूठ-चोरी आदि के कारण पैसे की प्राप्ति नहीं होती। और सत्यादि शुभ परिणाम करे उनके कारण भी वर्तभान में पैसा नहीं मिलता। किसी जीव को वर्तभान में, पुण्यपरिणाम होते हैं छेकिन पूर्व पाप के उदय के कारण वर्तमान में लक्ष्मी आदि संयोग नहीं होते। बाह्य का कोई भी संयोग-वियोग हो उसका कर्ता आत्मा नहीं है, और न उन संयोगों के कारण ज्ञान होता है। इसछिए जिसे आत्महितः करना हो उसे पैसा आदि पर संयोगों की और बाह्य ज्ञान

की रुचि छोड़कर असंयोगी आत्मस्वभाव की ही रुचि करें के उसकी पहिचान करना चाहिए। यही आत्महित का उपाय है।

(९३) धर्म करने के लिए किसके सामने देखना ?

इस जगत में अपना ज्ञानस्वभाव है और जगत के अन्य परार्थ भी हैं। जिसे ज्ञान और आनन्द प्रगट करना हो उसे यहां देखना? अपने ज्ञानस्वभाव को भूलकर यदि पर के सन्मुख देखे तो दुःख और अज्ञान ही होते हैं। और अपने ज्ञानस्वभाव का ही आश्रय करके पर वस्तुओं का लक्ष छोड़ दे तो स्वाभाविक सुख का अनुभव प्रगट होता है। अपने आत्मस्वभाव का ही स्वीकार न करे तो फिर धर्म कहाँ करेगा?

इस जगत में अकेला आत्मा ही हो और दूसरे पदार्थ न हों तो अकेले आत्मा में भूल नहीं होगी। अकेला आत्मा किसके लक्ष से भूल करेगा? और यदि अकेले आत्मा के लक्ष से भूल करेगा? और यदि अकेले आत्मा के लक्ष से भूल होती हो तो वह कभी दूर नहीं हो सकती। आत्मा के अतिरिक्त पर पदार्थ हैं, उनका आश्रय करने से जीव अपने स्वरूप को भूलता है, इससे दुःख है। आत्मा अपने हाता-द्रष्टा स्वरूप को देखे तो उस में से सुख प्रगट होता है। पहले अपने सुखस्वभाव को भूलकर राग-पुण्य-पापादि का आश्रय करने से सुख-शांति का वेदन नहीं होता था; और अब यथार्थ समझपूव क अन्तर गस्वभाव का आश्रय लेने से स्वभावसुख का वेदन होता है, -यही सुख का सच्चा उपाय है। ज्ञानस्वभाव का आश्रय करने के लिए ही यहाँ

भाचार देव ने सर्व पर द्रव्यों से ज्ञान के स्पष्ट भिन्नत्व का वर्णन किया है। वर्ण से भिन्नत्व का वर्णन पूर्ण हुआ; अब गध से ज्ञान के विलकुल भिन्नत्व का वर्णन करते हैं।

#### 🕸 गंध से ज्ञान का भिन्नत्व 🕸

गंध ज्ञान नहीं है, क्योंकि गंध पुद्गल द्रव्य का गुण है, अचेतन है; इसलिए ज्ञान और गंध का भिन्नत्व है।

(९४) जे। ज्ञान पर के आश्रय से जाने वह अचेतन है, और जो स्वभाव की एकता पूर्व क जाने वह मोक्ष का कारण है

गंध अचेतन है, वह कुछ नहीं जानती; इसे अपनी खबर नहीं है। ज्ञान चेतन है वह परिपूर्ण जानता है; स्व-पर को जानता है, भिन्न भिन्न प्रकार की गंध हो वहां ज्ञान अनेकता के आश्रय से नहीं जानता किन्तु स्वभाव की एकता रखकर जानता है। इसिलए गंध से ज्ञान नहीं है। जो ज्ञान गंध को जानने में स्वभाव की एकता छोड़कर गंध के आश्रय से जानता है उस ज्ञान को आचार्य देव अचेतन कहते हैं। ज्ञान अपने ज्ञानस्वभाव के आश्रय से ही प्रगट होता है-स्थायी रहता है और बढ़ता है। गंध के आश्रय से ज्ञान प्रगट नहीं होता—स्थायी नहीं रहता और बढ़ता नहीं है। इसिलए तू पर की रुचि छोड़कर, स्वसन्मुख होकर ज्ञानस्वभाव की रुचि कर! ज्ञान, ज्ञानस्वरूप रहकर पर का आश्रय किये बिना स्व-पर को जानता है।

पहले ज्ञान की अलादशा होती है और फिर वह बढ़ती हैं; तो वह अधिक ज्ञान कहाँ से आया ? पर द्रव्य तो अंचेतन है, उसके अवल्यन्यन से ज्ञान प्रगट नहीं होता; अलपदशा में से अधिक ज्ञान की दशा नहीं आई है। अंतर में द्रव्यस्त्रभाव ज्ञान से पूर्ण भरा हुआ है, उसी के आधार से ज्ञान प्रगट होता है। जिस प्रकार पानी से भरे हुए घड़े में से पानी झरता—टपकता है, उसी प्रकार ज्ञान से भरे हुए आत्मस्त्रभाव में से ही ज्ञानपर्याय प्रगट होती है। चेतन—स्त्रभाव का आश्रय छोड़कर यदि पर के आश्रय से ज्ञान हो तो वह चेतनस्त्रक्षप नहीं है। अपने त्रिकाली चेतनस्त्रभाव में वर्तभान ज्ञानपर्याय की एकता करने से जो ज्ञान होता है वह सम्याज्ञान है और वह मोक्ष का कारण है।

(९५) ज्ञेयों को यथावत् जानने पर भी उनका आश्रय नहीं है, किन्तु स्वभाव का ही आश्रय है

अखण्ड चैतन्य खभाव की श्रद्धा रखकर ज्ञान में अनेक प्रकार के पदार्थ और विकारभाव भछे ही ज्ञत हों, वहाँ पर को जानने से ज्ञान खण्डित नहीं होता, क्योंकि वह अनेक प्रकारों का आश्रय नहीं करता; ज्ञान में एक स्वभाव का ही आश्रय होने से स्वभाव के साथ ज्ञान की एकता-बढ़ती जाती है।

प्रकाः—समयसार के समय समयसार का और प्रवचनः सार के समय प्रवचनसार का ज्ञान होता है, तो इसप्रकार ज्ञान पर का आश्रय करके जानता है, न ?

उत्तर:---नहीं, ज्ञान पर के आश्रय से नही जानता। सामने जैसा ज्ञेय हो वैसा जानता है, परन्तु विपरीत नही जिनिता। समयसार को समयसार के रूप में जानता है और प्रवचनसार को प्रवचनसार के ह्रप में जानता है, वहा शेय के अभ्रय से ज्ञान नहीं है, परन्तु ज्ञान की वैसी ही योग्यता है। ज्ञान या स्वभाव ऐसा है कि ज्ञेयों को यथावत् जानता है। समयसार हो उसे समयसार के ही रूप में जानेता है, किन्तु प्रत्रचनसार के रूप में नहीं जानता। ·तथापि समयसार के कारण समयसार का ज्ञान नहीं हुआ है। ज्ञान तो अपने स्वभाव से है। सामने प्रवचनसार रखा हो तथापि उस समय अंतर में समयसार का विचार करके हान उसे जानता है, इसिछए ज्ञान स्वतंत्र है। इसप्रकार ज्ञान की स्वतंत्रता समझने से ज्ञेय का आश्रय छोड़कर जीव अपने ज्ञानस्वभाव का आश्रय करता है, इससे स्त्र-पर का भेदज्ञान होता है; भेदज्ञान है वह सम्यन्ज्ञान है; चाहे जिस होय को जानते हुए भी प्रति समय सम्याज्ञान का तो एक त्रिकाली ज्ञांनस्वभाव का ही आश्रय है। ज्ञान को श्रुतज्ञान का, शब्द का या रूपादि का आश्रय नहीं है। इसलिए भिन्त भिन्न ज्ञेयों को जानने पर भी ज्ञान तो स्वभाव के आश्रय से एक ही रूप है। इसलिए ज्ञान को ज्ञान का ही (आत्मा का ही) आश्रय है, श्रुत या वाणी का आश्रय ज्ञान को नहीं है।

(९६) भेदज्ञान करने में क्रम नहीं होता यहाँ यह ध्यान रखना चाहिए कि-पहले श्रुत, से ज्ञान का भिन्नत्व बताया, फिर शब्द से, फिर रूप से-इस प्रकार क्रमशः वर्णन किया जाता है, परन्तु उनका आश्रय छोड़ने में कहीं क्रम नहीं पड़ता। पहले श्रुत का आश्रय छूटे, फिर शब्द का और फिर रूप का,—इस प्रकार क्रम नहीं पड़ता; परन्तु अपने परिपूर्ण आत्मस्वभाव का आश्रय करते ही ज्ञान में से सर्व ज्ञेगों का आश्रय एक साथ ही छूट जाता है। एक एक ज्ञेय के लक्ष से ज्ञेगों का आश्रय छोड़ना चाहे तो नहीं छूट सकता; परन्तु एक अखण्डस्वभाव का आश्रय करने से समस्त होयों का आश्रय छूट जाता है। इसमकार सर्व ज्ञेगों से ज्ञान का भेदज्ञान एक ही साथ होता है, भेदज्ञान में कम नहीं पड़ता।

(९७) एक स्वभाव का आश्रय करने से अपूर्व भेदज्ञान होता है

आतमा स्व-पर का ज्ञाता-द्रष्टा है। अज्ञान भाव से वह प्रत्येक पर पदार्थ के प्रति लक्ष्म करके रकता है, और उतना ही अपना स्वरूप मानता है। यदि अनन्त सामध्य से भर्पूर अपने एक स्वभाव का आश्रय करे तो पर में एक-एक का आश्रय छूट जाये और स्वभाव के आश्रय से ज्ञान का विकास होते होते एक ही साथ सब कुछ जाने-ऐसा ज्ञान प्रगट हो। आत्मा वस्तु और ज्ञानादि गुण त्रिकाल हैं, और पर्याय उसका अंश हैं। त्रिकाली द्रव्य का अंश है वह यदि त्रिकाली का आश्रय करे तो अंशो के साथ अंश अभेद होता है और पर के साथ एकता की मान्यता छूट जाती

है, इससे स्व-पर का अपूर्व भेदजान होता है। उस भेदविज्ञान में पर से भिन्नत्त्र का ज्ञान है और अपने स्वभाव के साथ एकता का ज्ञान है। स्वभाव के साथ एकता वह अस्ति है, और पर से भिन्नता वह नास्ति है। इस प्रकार भेदज्ञान में अस्ति-नास्तिह्म अनेवान्त आ जाता है।

(९८) धर्म में किसका ग्रहण और किसका त्याग?

प्रदनः—इसमें कुछ छोड़ने की बात तो नही आई ?

उत्तरः—आत्मा ने पर को अपना मानने हप जो विपरीत मान्यता पकडी है, उसे छुडाने की इबमें बात है। किसी पर वस्तु को तो आत्मा ने पकड़ा नहीं हैं कि उसे छोड़े! आत्मा में हाथ-पग या दांत नहीं हैं कि जिनसे वह पर वस्तु को पकड़े या छोड़े। आत्मा ने अपने स्वभाव को भूळकर 'विकार है वह मैं हूँ'-इस प्रकार अपनी अवस्था में विकार की पकड़ कर रखी है। जिसने अपने परिपूर्ण ज्ञानानन्दस्वरूप की पकड़-श्रद्धा करके उस विकार की पकड़ छोड़ी है इसने छोड़ने योग्य सब छुछ छोड़ दिया है। स्वभाव का प्रहण और विकार का त्याग ऐसा शहण-त्याग ही धर्म है। इसके अतिरिक्त पर वस्तु को आत्मा ने पकड़ा नहीं है, वह आत्मा में कभी प्रविद्य नहीं होती, तब फिर आत्मा उसे छोड़ेगा कहां से ? मैं पर को छोड़ दूं-ऐसा जो मानता है, वह जीव पर का अहकार करने वाला-मिध्याहिट है।

(९९) साधक के निर्माल पर्याय के अनेक प्रकार होने पर भी आश्रय तो स्वभाव की एकता का ही है स्वभाव की रुचि करने से अनेक पर पदार्थों का आश्रय

एक ही साथ छूट जाता है, और पर्याय में प्रति समय स्वभाव के साथ एकता बढ़ती जाती है, तथा रागादि की अनेकता दूर होती जाती है। पर्याय की शुद्धता बढ़ती जाती है, उस शुद्धता की तारतम्यता यद्यपि अनेक प्रकार की है; परन्तु उस प्रत्येक पर्याय में एक स्वभाव का ही आश्रय बढ़ता जाता है इस अपेक्षा से उसमें एक ही प्रकार है। श्रारीर, मन, वाणी, शास्त्रादि अनेक पदार्थों के आश्रय से ज्ञान मानना वह धर्म नहीं है। परन्तु उन शरीरादि और राग़-द्वेषादि से मिन्न एक ज्ञानानन्दस्वभाव के आश्रय से ही शुद्धता प्रगट होती है, वही धर्म है।

> (१००) आत्मा का आश्रय लेने से, समस्त प्र का आश्रय एक ही साथ छूट जाता है, उसमें क्रम नहीं होता

यहाँ आचार देव परवस्तुओं के द्रव्य-गुण-पर्शय से ज्ञान को भिन्न बताते हैं और आत्म। के द्रव्य-गुण-पर्शय से अमेद बताते हैं। श्रुत, शब्द, रूप, वर्ण हैं वे ज्ञान नहीं हैं-इस प्रकार अनेक से भिन्नत्व बतलाने में कथन में क्रम पड़ता है परन्तु उन सबसे पृथक् ज्ञानस्वभाव का आश्रय करने में क्रम नहीं होता। ज्ञान अपने खमाव की ओर ढला, ि वहाँ समस्त पर का आश्रय छूट गया। पहले श्रुत से पृथक् करके स्वभाव का आश्रय करे और फिर शब्द से, वर्ण से पृथक् करके स्वभाव का आश्रय करे-ऐसा क्रम नहीं होता। परवस्तु के आश्रय में अनेकप्रकार होते थे, इससे वर्ण

से भिन्त, शब्द से भिन्न-इसप्रकार अनेकप्रकार से कहा है, उन सब में स्वभाव का आश्रय तो छगातार एक ही प्रकार का है। आत्मा के ज्ञान को पर का आश्रय नहीं है, और स्वभावका आश्रय करने में क्रम नहीं है, अर्थात् पहले अमुक पदार्थ का आश्रय छूटे और फिर अमुक पदार्थ का आश्रय छूटे-इस प्रकार पराश्रय छोड़ने में क्रम नहीं है; जितना स्वभाव का आश्रय करे उतना समस्त पर का आश्रय छूट जाता है।

(१०१) पर को जानते समय भी स्वाश्रय के बलसे साधकत्व स्थायी रहता है।

परसे भिन्न अपने चैतन्यस्त्रभाव के आश्रय से श्रद्धाज्ञान होने के पद्मात् अनेक प्रकार के परज्ञेयों को ज्ञान
ज्ञानता है, तथापि उस समय स्वभाव की किंच छोड़ कर पर
को नही जानता, पर को जानने से मेरा स्वाश्रय छूट जाता
है-ऐसी शंका ज्ञान में नहीं पड़ती। चाहे जिख पर को
और रागादि को जानने पर भी श्रद्धा-ज्ञान में तो एक
स्वाश्रय का ही आदर रहता है; इससे उस समय स्वाश्रय
के बळ से ही साधकत्व बना हुआ है, और स्वाश्रय के ही
बळ से उसमें चुद्धि होती रहती है। इससे साधक को पर
को जानते समय भी वास्तव में तो ज्ञान की स्वाश्रयोनमुखता
ही बढ़ती है और पराश्रयोनमुखता दूर होती जाती है। इस
प्रकार स्वाश्रय ही धर्म है।

(१०२) धर्म का क्रम इसु प्रकार खाश्रय खभाव की श्रद्धा और ज्ञान करना वह धर्म की प्रथम भूमिका है। परचात् स्वभाव में विशेष ढढ़ने से रागादि दूर होते जाते हैं, पराश्रय भाव छूटता जाता है और अन्त में वीतरागता होकर पूर्ण स्वभाव प्रगट हो जाता है, केवलज्ञान होता है—जीवनमुक्त दशा होती है। उस के परचात् देह रहित होकर सर्वधा मुक्त धिद्धभगवान हो जाता है। ऐसा धर्म के प्रारम्भ का, मध्य का और पूर्णता का क्रम है।

(१०३) ज्ञानी और अज्ञानी की करुणा में महान अंतर: ज्ञानी को करुणा के समय भी धर्म और अज्ञानी को अधर्म

जिसने अपने त्रिकाली स्वभाव का आश्रय किया है, उसे अस्थिरता के कारण राग हो, तो वह पर के कारण नहीं मानता। पर जीव को दु.खी देखने के कारण राग नहीं मानता परन्तु अपनी अध्यिरता के कारण करणाभाव हो जाता है। और उस समय भी अपने ज्ञानस्वभाव का आश्रय छोड़े बिना उसे जानता है; इससे उस समय भी सम्यक्श्रद्धा- ज्ञानक्ष्मी धम है। और जो पर जीव दु:खी हो रहा हैं, उसे रोटी नहीं मिछती-उस कारण से या किसी भी संयोग के कारण दु:ख नहीं है, परन्तु अज्ञानभाव से और मोह से दु:ख है। यह शरीर मेरा है, और आहारादि के बिना नहीं चछ सकता-ऐसी देहहिट से ही उसे दु:ख है। उस का वह दु:ख बाह्य संयोग से-रोटी मिछने से दूर नहीं होता, परन्तु वह जीव स्वयं देह हिट छोड़कर स्वभावहिट करे

तभी उस का दुःख दूर होता है। दूसग कोई उस का दुःख दूर करने में समर्थ नहीं है;- ऐसा भान ज्ञानी को होने से उन्हें पर के प्रति एकत्वबुद्धि से करुणाभाव नहीं होता, और मैं पर को सुखी-दु:खी कर सकता हूँ-ऐसा ने नहीं मानते। इससे करुणा का रागभाव हुआ उस समय भी स्वभाव के आश्रय से उन के धम बना हुआ है। बास्तव में स्वभाव के आश्रय से वे राग के भी ज्ञाता ही हैं। रोटी आदि का क्षेत्रांतर होना वह जड़ की क्रिया है, और आत्मा के भावों का वदलना वह आत्मा की किया है। प्रत्येक वस्तु का क्षेत्रांतर या भावांतर (भिन्न भिन्न प्रकार की अवस्था) वस्तु के अपने स्वभाव से ही होते हैं। दूसरा कोई कहे कि मै रोटी अपि का क्षेत्रांतर कर दूँ या दूसरे को मैं सुखी कर दूँ (भावान्तर कर दूं) तो वह जीव सत्य वस्तुस्वरूप को नहीं समझा है। आहार-पानी को छेने-रैने की क्रिया आत्मा ृनहीं करता। उनकी क्षेत्रान्तर आदि क्रिया अपने आप जैसी होना हो वैसी होती है। पर जीव की करुणा आने से ऐसा माने कि इसके दुःख के कारण मुझे करुणा उत्पन्त हुई, और मैं इसका दु ख मिटा दूं, अथवा आहारादि देने की किया मैं करूँ-तो वह जीव करुणाभाव के पुण्य के साथ ही मिध्यात्व का महान पाप बांधता है, इससे करुणाभाव के समय भी विपरीत मान्यता के कारण उसे अधम ही होता है।

(१०४) सबसे महान जीवहिंसा और सच्ची द्या
प्रदनः—यदि लोग ऐसा समझेंगे कि आत्मा पर जीव
को बचा या मार ही नहीं सकता, तो दया कम हो जायेगी न ?

उत्तर:-इस प्रकार सच्चा समझने में ही सच्ची द्या आती है। अनादि से विकार का और पर का कर्ती अपने को मानकर अपने ज्ञानस्वभाव की हिंसा कर रहा है; यदि यह सच्चा समझछे तो वह हिसा रुक जाये और अपनी संच्ची दया प्रगट हो। और जिसे ऐसी स्वर्या प्रगट हो उस जीव को, दूसरे जीव को मारने का तीव्र कषायभाव होगा ही नरी, इससे स्व-द्या में पर-द्या सहज ही आ गई। पर जीवों को तो कोई मार या बचा नहीं सकता। रागी जीव को अपने कारण अनुकम्पामाव होता है, परन्तु वह पर को बचाने में समर्थ नहीं है। जीव अपने भावों में दया या हिसा करता है; उम्र में मिध्यात्व वह अपने जीव की सबसे बड़ी हिंसा है। सच्ची समझ से वह सबसे महान जीवहिं सा दूर होती है और सच्ची स्व-द्या प्रगट होती है। नीचे की दशा में अनुकम्पा आदि का शुभभाव आता अवदय है, परन्तु उस का आश्रय करने योग्य नहीं है; रस के आश्रय से ज्ञान या धर्म नहीं है। यदि उस शुभ-विकल्प का आश्रय माने तो उस के आश्रय से तो अज्ञान और मिध्यात्व की उत्पत्ति होती है, बही हिंसा है, और उद्यका फल संसार है।

(१०५) आत्मा की नौका किसके विश्वास से तैरती है ?

कोई आत्मा ज्ञानस्वभाव से रहित नहीं होता; और कोई पुद्गल स्पर्-रस्नाध-वर्ण रहित नहीं होता। गंध पुद्गल

का गुण है और ज्ञान जीव का गुण है। गंध के कारण कान नहां होता, परन्तु त्रिकाछी चैनन्यस्वभावी आतमा है, हसी के आधार से ज्ञान होता है। आतमा स्पर्श-रत्न आदि से पृथक्, पर से भिन्न, देव-गुरु-शास्त्र से भिन्न और पृण्य पाप के भावों से भी भिन्न मात्र ज्ञानानं दस्वभावी है, इसके विश्वास से-रुचि से-श्रद्धा से ही धर्म होता है। जिस प्रकार छोकन्यवहार में कहते हैं कि-'विश्वास से नाव तैरती है' इसीप्रकार चैतन्यस्वभाव के विश्वास से आत्मा की नौका तैरती है, अर्थात चैतन्यस्वभाव के विश्वास से आत्मा की नौका तैरती है, अर्थात चैतन्यस्वभाव की श्रद्धा और आश्रय से संसार-समुद्र से पार होकर आत्मा मुक्ति प्राप्त करता है। चैतन्यस्वभाव की श्रद्धा के बिना किसी अन्य के विश्वास से धर्म नहीं होता और आत्मा की नौका स सार-समुद्र से पार नहीं होता और आत्मा की नौका स सार-समुद्र से पार नहीं होती। पर के विश्वास में रुके वह संसार समुद्र में छूब जाता है।

### → रस से ज्ञान का भिन्नत्व

अब रस से ज्ञानस्वभाव को स्पष्टरूप से भिन्न बत-छाते हैं।

रस, ज्ञान नहीं है, क्योंकि रस पुद्गल द्रव्य का गुण है अचेतन है; इसलिए ज्ञान का और रस का व्यतिरेक है।

(१०६) रस में ज्ञान नहीं है और न रस के कारण ज्ञान है।ता है

भिन्न भिन्न प्रकार के रस ज्ञान में ज्ञात हों वहां अज्ञानी छोग ऐसा मानते हैं कि इस रस के कारण हमें उसका

मात हुआ। खट्टा रस आने से खट्टे का ज्ञान होता है और मीठा रस आने से मीठे का ज्ञान होता है—इसप्रकार वे रस के आश्रय से ज्ञान मानते हैं। उन्हें रस और ज्ञान की भिन्नता का भान नहीं है। आचार्यभगवान कहते हैं कि है भाई! तेरा ज्ञान रस में नहीं है और न रस के आश्रय से तेरा ज्ञान है। रस को जानते समय तुझे रस का अस्तित्व भासित होता है, परन्तु उस समय तेरे आत्मा में कुछ है या नहीं ? उस समय तेरा ज्ञानस्वभाव तुझमें कार्य करता है या नहीं ? या वह रस में ही चला गया है ? तेरा ज्ञान निकाल आत्मा के साथ अभेद है, उसकी श्रद्धा कर और रस की श्रद्धा छोड़! रस के कारण ज्ञान हुआ यह मान्यता छोड़! ज्ञान तो तेरी स्वभावशक्ति से ही होता है; इसलिए ज्ञान में स्वभाव का आश्रय कर!

#### (१०७) भेदविज्ञानी के ज्ञान का कार्य

भेदिवज्ञानी रस को जानता हो और अल्पराग होता हो, उस समय भी ज्ञानस्वभाव की एकता में ही उसका ज्ञान कार्य कर रहा है। रस के साथ या राग के साथ एकता से उसका ज्ञान कार्य नहीं करता; किसी समय स्वभाव की एकता छोड़कर पर को नहीं जानता, इससे उसके प्रतिसमय क्शान की शुद्धता ही बढ़ती जाती है।

#### (१०८) अज्ञानी के ज्ञान का कार्य

अज्ञानी जीव स्वभाव को न मानने से बाह्य में सुख मानते हैं। रस्र को जानने से उसमें एकाकार हो जाते हैं कि—इव रस में बड़ा आनंद आया । बहुत मीठा लगा! अरे भाई! काई का आनंद? तेरे आत्मा में आनद सुख है या नहीं? रस तो जड़ है; क्या जड़ में तेरा आनंद है ? और क्या जड़ रस तेरे आत्मा में प्रविष्ट हो जाता है ? तेरा आनंद—सुख तो तेरे ज्ञानस्वभाव में ही है; सम्पूर्ण ज्ञानस्वभाव को भूलकर एक रस को जानने से ज्ञान वहीं राग करके रक गया उसे अज्ञानी जीव रस का स्वाद मानते हैं। परन्तु ज्ञान पर में न रक हर आत्मस्वभावोन मुख होने से स्वभाव का अतीन्द्रिय आनन्द आता है, वही सच्चा सुख है। इसके अतिरिक्त अन्य किसी भी वस्तु में सुख नहीं है।

(१०९) ज्ञान की पर में लीनता वह अधर्म, और स्वभाव में लीनता वह धर्म

गुलावजामुन, लङ्झ या आम के रस आदि का स्वाद आत्मा में नहीं आता। ज्ञान में मात्र ऐसा ज्ञात होता है कि यह रस है, यह स्वादिष्ट है। किन्तु ऐसा ज्ञात नहीं होता कि मै स्वादिष्ट हूँ। इसप्रकार रस का और ज्ञान का भिन्नत्व ही है। परन्तु अज्ञानी जीव स्वभाव से च्युत होकर् रस की रुचि में लीन हुआ है-वह अधर्म है। और पर् पदार्थों की रुचि से अधिक होकर-छूटकर स्वभाव की रुचि द्वारा वर्तमान अवस्था को स्वभाव में धारण कर रखे-जना रखे, वह धर्म है। वर्तमान अवस्था विकार में न रहकर स्वभाव में रहे वह धर्म है। ज्ञानस्त्रह्म आत्मा और समस्त पर वस्तुएँ विलक्षल प्रथक् हैं-ऐसा जाने विना और आत्म-स्वहम की रुचि किए विना कभी भी धर्म नहीं होता।

#### [4]

५ वीर सं. २४७४ भाद्रपद कृष्णा ३० हाकवार ५. (११०) सुख का सच्चा साधन क्या है?

प्रत्येक जीव सुखी होना चाहता है, सुखी होने के छिए प्रथम तो यह समझ लेना चाहिए कि सुख का स्वरूप क्या है और उस के साधन क्या हैं। वर्तमान अवस्था में दुःख है, इससे उसे दूर कर के सुखी होना चाहता है; इसलिए वर्तमान अवस्था में दुख है उसे भी जान छेना चाहिए। चिद् वर्तमान में स्वयं परिपूर्ण सुखी हो तो पर पदार्थीं के सन्मुख देखना न हो और न उन्हें प्राप्त करने की इच्छा हो। अज्ञानी जीव पर वस्तु प्राप्त करके अपना दुःख दूर करना चाहता है, परन्तु वह प्रयत्न मिध्या है। आत्मा का स्वभाव ही पूर्ण सुखरूप है, उसके विद्वास से अन्तर-साधन द्वारा ही वह प्रगट होता है। किन्हीं बाह्य साधनों द्वारा आत्मा को सुख नहीं होता। अज्ञानी पर में सुख मानकर पर की चाह करता है, उस के बद्छे स्वभाव की चाह-रुचि करे तो सुखी हो जाये! आत्मा ज्ञानस्वाभावी स्वाधीन पिरिपूर्ण है, पर से पृथक् है; पर के अवलम्बन से उसे सुख हो-ऐसा वह पराधीन नहीं है। पर्याय में रागादि होने पर

भी अतंर में श्रद्धा करना चाहिए कि मै अपने स्वभाव से पिरपूर्ण सुखरूप हूँ, ज्ञानादि अनत गुणों का भंडार हूँ, अपने ही अवलम्बन से मुझे सुख है। यदि ऐसी श्रद्धा न करे तो जैसे जैसे पर पदार्थ आयें उनमें सुख मानकर ज्ञान वहीं एक कार हो जायेगा। इस से उसका ज्ञान वर्त मान में पर उक्ष से होने वाले विकार में ही कक जायेगा; परन्तु सुख से परिपूर्ण अपना स्वभाव है उसका आश्रय नहीं करेगा, इस से उसे सच्चा सुख नहीं होगा। पर्याय में शुभ-अशुभ भाव दोने पर भी उस समय त्रिकाल एक एक परिपूर्ण स्वभाव की श्रद्धा और विश्वास दूर न हो उसे स्वभाव के आश्रय से सुख प्रगट होता है और विकार दूर होता जाता है।

(१११) किसके आश्रय से परिवर्तित होने से सुख प्रगट होता है ?

और वर्तमान पर्याय में पर को जानने का ज्ञान का जो निकास है उसीका विद्वास करे अर्थात् उस विकास को ही पूर्ण आत्मा मानले, तो उस वर्तमान पर लक्षी विकास से आगे बढ़कर त्रिकाली स्वभाव की ओर नहीं ढलता; इससे त्रिकाली के आश्रय से उसकी वर्तमान दशा नहीं बदलती, परन्तु पर के आश्रय से ही परिवर्तित होती है। त्रिकाली के आश्रय बना विकार और अपूर्णता दूर होकर शुद्धता और पूर्णता नहीं होती अर्थात् सुख नहीं होता। सुख किसी दूसरे पदार्थ में नहीं है, और पर को जाने उतनी अपनी दशा में भी सुख नहीं है। सुख अपने खभाव में है, उसका आश्रय करके परिणमित होने से पर्याय में सुख प्रगट होता है।

(११२) स्वलक्ष से धर्म, और परलक्ष से अधर्म

आत्मा ज्ञानस्वरूप है; शरीर, वाणी, देव-गुरु-शास्त्र इस आत्मा से पृथक् पदार्थं हैं। प्रत्येक वस्तु में द्रव्य-गुण तो त्रिकाल एकरूप हैं और उनका कार्य वर्तभान में नवीन नुवीन होता है। धर्म और अधर्म यह दोनों कार्य हैं, जीव की अवस्था है। अधर्म क्यों होता है और धर्म क्यों होता है-उसकी यहाँ बात है। जीव की जो वर्तभानदशा है वह पर में से नहीं होती; वह वर्तभानदशा यदि देव-गुरु-श स्नादि पर के सम्मुख देखती. रहे तो धर्म नहीं होता। और एस वर्तमान अंश जितना ही आत्मा को माने तो भी धर्म नहीं होता। अपनी अवस्था पर निमित्तों को ओर ही देखती रहे अथवा उस वत मानद्शा के सन्मुख ही देखती रहे तो उससे अधिक होकर स्वभावोन्मुख नहीं होती। यदि वह वर्तभान अवस्था त्रिकाली द्रव्य की रुचि करके उस द्रव्य के आश्रय से अभेद हो तो पर से भेदज्ञान हो और पर का-विकार का या वर्त मान पर्याय का आश्रय छूट जाये और स्वभाव के आश्रय से शांति हो-धर्म हो। पर लक्ष से अधर्म है और स्व लक्षसे धर्म है।

> (११३) पूर्ण के आश्रय से पूर्णता और अपूर्ण के आश्रय से विकार

आत्मा एक स्वतंत्र वस्तु है, वह स्वतः परिपूर्ण और त्रिकाल स्थायी है। वर्तमान अवस्था में जो राग—विकार या अपूर्णता दिखाई देती है उतना ही आत्मा नहीं है; क्योंकि यदि उम्र वर्तमान भाव जितना ही आत्मा हो तो राग दूर करके वीतरागता कहाँ से होगी ? आत्मा वर्तमान भाव जितना नहीं है परन्तु त्रिकाल पूर्ण है। यदि उम्र पूर्ण का आश्रय करे तो अवस्था में भी पूर्णता प्रगट हो। परन्तु उस पूर्ण को स्वीकार न करे और वर्तमान भाव जितना ही अपने को माने तो उम्र अपूर्ण और विकारी भाव के आश्रय से तो अपूर्णता और विकार ही होगा अर्थात् अधर्म ही होगा। वर्तमान अशुद्ध दशा के आश्रय से अशुद्धता दूर नहीं होती, परन्तु त्रिकाली शुद्ध स्वभाव के आश्रय से अशुद्धता दूर नहीं होती, परन्तु त्रिकाली शुद्ध स्वभाव के आश्रय से अशुद्धता दूर नहीं होती, परन्तु त्रिकाली शुद्ध स्वभाव के आश्रय से अशुद्ध दशा दूर होकर शुद्धता प्रगट होती है। धर्मी होने के लिए प्रथम क्या करना चाहिए उसकी यह बात है। प्रथम पर से और विकार से भिन्न अपने आत्मस्वभाव को पहिचानने का मार्ग प्रहण करना चाहिए। पर से भिन्न आत्मस्वभाव की को सार्ग प्रहण करना चाहिए। पर से भिन्न आत्मस्वभाव की से जाना जाता है—उसी का यह वर्णन हो रहा है।

#### (११४) आचार्यभगवान भेदज्ञान कराते हैं

भगवान श्री कुद्कुंदाचा देव ने इन ३९० से ४०४ तक की एन्द्रह गाथाओं में ज्ञान को स्वष्टतया सर्व पर द्रव्यों से भिन्न बताया है। उस पर श्री अमृतचन्द्राचा देव ने अद्भुत टीका की है। ऐसी आध्यात्मिक टीका इस काल में भरतक्षेत्र में अजोड़ है। उसका यह विस्तार होता है। आचा देव पहले तो ज्ञान को सर्व पर द्रव्यों से, उनके गुणों से और उनकी पर्यायों से भिन्न बताते हैं, विकार से भी भिन्न बताते हैं और फिर आत्मा के द्रव्य-गुण-पर्याय

के साथ ज्ञान की एक्ता है—ऐसा बतलाएँगे। इम प्रकार अस्ति—नास्ति द्वारा ज्ञानस्वभाव का पर से भेदज्ञान कराया है।

#### 🕸 स्पर्श से ज्ञान का भिन्नत्व 🏶

स्पर्श नामक पुद्गल द्रव्य का गुण है। स्पर्श **है वह** ज्ञान नहीं है, क्योंकि स्पर्श अचेतन है, इस्रलिए ज्ञान का और सर्श का भिन्नत्व है।

क्खा-चिकना, नरम-इठोर, हलका-भारी, ठडा-गरम, यह आठ प्रकार का स्पर्श है, वह पुद्गळ की अवस्था है; इस के आधार से आत्मा का ज्ञान नहीं है। इस के आधार से जो ज्ञान होता है वह सुख का कारण नहीं है।

(११५) त्रिकाली द्रव्य के आधार बिना मेदज्ञान का सार प्रगट नहीं होता। त्रिकाली द्रव्य के आधार से रहित ज्ञान अचेतन है

पुद्गल का स्पर्शगुण आत्मा में नहीं है और आत्मा के ज्ञान, सुख, श्रद्धा, चारित्र आदि कोई गुण स्पर्श में नहीं हैं। स्पर्श को जानने जितना आत्मा का ज्ञान नहीं है। स्पर्श के ज्ञान से आत्मा में श्रद्धा-ज्ञान-एकात्रता नहीं होते। स्पर्श को जानने वाटा ज्ञान मुझे आत्मस्वभाव की एकात्रता में मदद करेगा-ऐसा मानने वाले ने स्पर्श और ज्ञान को प्रथक् नहीं माना है। त्रिकाली सामध्य में से वर्गमान ज्ञान आता है, उस ज्ञान के द्वारा त्रिकाली सामध्य को ज्ञानना चाहिए, उस के बदले स्पर्श को ज्ञानना चाहिए, उस के बदले स्पर्श को ज्ञानना को मानता

है उस ने स्पर्श के आधार से ज्ञान माना है। उस का ज्ञान परमार्थ से अचेतन है। स्पर्श के कारण ज्ञान हुआ—ऐसा न माने, छेकिन वर्तमान ज्ञान के आश्रय से (पर्याय के छक्ष से) ज्ञान का परिणमन माने तो वह भी पर्यायमूढ़ मिध्या-हिट है। एक के परचात् एक ज्ञानअवस्थारूप होने वाला तो त्रिकाली ज्ञाता द्रव्य है। त्रिकाली द्रव्य परिणमित होकर अवस्थाएँ होती हैं। उस त्रिकाली स्वभाव के आश्रय से ज्ञान होता है—इस प्रकार श्रद्धा करके वर्तमान ज्ञान को उस त्रिकाली द्रव्य में लीन करना ही सम्यद्धान-ज्ञान—चारित्र है—वही भेदिवज्ञान का सार है। जो ज्ञान त्रिकाली द्रव्य के साथ एवता न करे और मात्र वर्तमान विकास में ही एकता माने वह ज्ञान मिध्या है।

स्पर्श तो अचेतन है, उस में तो ज्ञान नहीं है, परन्तु स्पर्श के छक्ष से जो ज्ञान होता है वह भी चेतन के साथ एक नहीं होता। पर्यायहिट से हुआ ज्ञान गण के साथ एकत्व रखता है इससे वह वास्तव में ज्ञान नहीं है। त्रिकाछ ज्ञानस्वभाव के छक्ष से जो ज्ञान होता है वही सम्यग्ज्ञान है। स्वभावोन्मुख सम्यग्ज्ञान आत्मा ही है, आत्मा और ज्ञान भिन्न नहीं हैं।

(११६) शास्त्र के लक्ष से भेदिवज्ञान नहीं होता

यहाँ जो ज्ञान स्वभावोन्सुख हुआ उसी को चेतन कहा है, वर्तभान अवस्था में राग को क्य कर के शास्त्रादि के अभ्यास से ऐसा कहे कि—'पर से ज्ञान नहीं होता, पर से

ज्ञान पृथक् हैं'-और इस प्रकार शास्त्र के छक्ष में ही कहा रहे तो वह ज्ञान भी यथाथ ज्ञान नहीं है; क्यों कि उस जीव को वर्त मान पर्याय में पर के छक्ष से प्रगट हुए क्षणिक ज्ञान की ही कचि है, वह वर्तमान अंश को ही पूर्ण स्वरूप मान छेता है; उसे त्रिकाछ ज्ञानस्वमाव की रागरहित श्रद्धा नहीं है; वह भी शास्त्र के छक्ष से राग में ही कहा हुआ है। पर छक्ष से तीव्र कषाय में से मंदकषाय हुई है-इससे मात्र राग ही बदछा है, परन्तु वह राग से छूटकर स्वभाव में नहीं आया है, स्वभाव का परिणमन नहीं हुआ है। इससे उसे मेदविज्ञान नहीं होता।

ज्ञान अपने स्त्रभाव से ही होता है। बाहर के किसी भी पदार्थ से ज्ञान नहीं होता—ऐसा समझने में पहले सत् का अवण तथा शास्त्र का लक्ष होता है, परन्तु उस अवण के लक्ष से या शास्त्र के लक्ष से ज्ञान नहीं है—ऐसा समझकर उन शास्त्र का लक्ष छोड़कर यदि अपने ज्ञानस्वभाव की ओर ढलें तो सम्यक्तान होता है, और राग से पृथक् होता है।

(११७) स्व-पर की भिन्न जानकर स्व का आश्रय करना वह भेदविज्ञान सार का है

शास्त्रादि तो स्त्रयं ही अचेतन हैं, वे ज्ञान के कारण नहीं हैं, और देव-गुरु चेतन हैं, परन्तु उन का ज्ञान उन्हीं में है; दूसरे आत्मा में उन का ज्ञान कि चित् नहीं आता। वे इस आत्मा को ज्ञान के कारण विद्यकुळ नहीं होते। इस आत्मा का ज्ञान स्व में परिपूर्ण है और देव-गुरु में कि चित् नहीं है, इससे इस आत्मा की अपेक्षा से दूसरे सभी आत्मा अचेतन हैं; उन का ज्ञान इस आत्मा में नहीं आता। इसिछए देव—गुरु या सिद्धभगवान का छक्ष भी छोड़ने योग्य है। सिद्ध-भगवान के छक्ष से भी इस आत्मा को राग होता है। इस-छिए सब से भिन्न अपने आत्मा को जानकर उसी का आश्रय करने से सम्यग्दर्शन—सम्यग्ज्ञान और वीतरागता होती है। स्व-पर को भिन्न जानकर निज आत्मस्वनात्र का आश्रय करना ही भेदविज्ञान का सार है।

# (११८) सन्यधर्म के श्रवण, ग्रहण, धारणा, मंथन, और परिणमन की उत्तरोत्तर दुर्लभता.

अनंतानंतकाल में मनुष्यत्व मिलना दुर्लभ है। मनुष्य भव में ऐसी सत्यधर्म की बात सुनने को कराचित् ही मिलती है। इस समय तो लोगों को यह बात बिलकुल नयी है। ऐसी सत्य बात सुनने को मिलना महा दुर्लभ है; सुनने के परचात् बुद्धि में उनका प्रहण होना दुर्लभ है, 'यह क्या न्याय कहना चाहते हैं'—ऐसा ज्ञान में आ जाना दुर्लभ है। प्रहण होने के परचात् उसकी धारणा होना दुर्लभ है। सुनते समय अच्छा लगे और सुनकर बाहर निकलने पर सब भूल जाये तो उसके आत्मा में कहां से लाभ होगा? अवण, प्रहण और धारणा करके परवात् एकान्त में अपने अन्तर ग में विचार करे, अन्तर में मंथन करके सत्य का निणंय करे यह दुर्लभ है। परन्तु जिलने सच्ची वात ही न सुनी हो वह प्रहण क्या करेगा? और धारणा काहे की करेगा?

अंतर में यथार्थ निणंय करके उसे रुचि में परिणमित करके सम्यग्दर्शन प्रगट करना वह महान दुर्छभ अपूर्व है। इस सम्याद्शीन के बिना किसी भी प्रकार जीव का कल्याण नहीं होता। देखो, इसमें प्रारम्भिक उपाय कहा है। प्रथम तो साधारिक छोछपता कम करके तत्व अवण करने के छिए निवृत्ति छेना चाहिए। श्रवण, प्रहुण, धारणा, निर्णय और रुचि में परिणमन-इतने बोल आए। वे सभी एक से एक दुर्लंभ हैं। अवण करके विचार करें कि मैं ने आन क्या सुना है ? नया क्या समझा है ?-इसप्रकार अंतर में प्रयत्न करके समझे तो आत्मा की रुचि जागृत हो और समझ में आये। परन्तु जिसके सत्य के अवण, प्रहण और धारण का ही अभाव है उसे तो सत्स्वभाव की रुचि ही नहीं होती और सत्स्वभाव की रुचि के बिना उसका परिणमन कहाँ से होगा ? रुचि के बिना सत्य समझ में नहीं आता और धर्म नहीं होता।

> (११९) सत्धम<sup>°</sup> के श्रवण के पश्चात् आगे बढ़ने की बात

भगवान ने कहा है अथवा तो ज्ञानी कहते हैं-इसिछए यह बात सत्य है-इस प्रकार पर के छक्ष से माने तो वह शुभभाव है, वह भी सञ्चा ज्ञान नहीं है। प्रथम देव-गुफ के छक्ष से वैसा राग होता है, परन्तु देव-गुफ के छक्ष को, छोड़कर स्वयं अपने अतरस्वभावोनमुख होकर रागरहित निर्णय करे कि मेरा आत्मस्वभाव ही ऐसा है, तो उसके आतमा में सच्चा ज्ञान हुआ है। इससे कही सत्समागम का या अवणादि का निपेध नहीं है, -सत्समागम से सत्धर्म का अवण किए चिना तो कोई जीव आगे बढ़ ही नहीं सकता, किन्तु उन अवणादि के पदचात् आगे बढ़ने की यह बात है। मात्र अवण करने में धर्म न मानकर प्रइण, धारणा और निणंध करके आत्मा में रुचिपूर्वक परिणमित करना चाहिए।

#### (१२०) ज्ञान का फल सुख

स्पर्श है वह ज्ञान नहीं है, इससे अमुक वस्तु का स्पर्श होने से उसका ज्ञान नहीं होता, और कोमलादि स्पर्श के कारण सुख नहीं होता। ज्ञान और सुख एक ही हैं। अज्ञान दूर हुआ वह ज्ञान का फल ऐसा कहा जाता है, वह नास्ति की अपेक्षा से है, अस्ति से कहने में ज्ञान का फल सुख है।

#### (१२१) त्रिकाली तत्व को स्त्रीकार किए विना निर्माल पर्याय का पुरुषार्थ प्रगट नहीं होता

आत्मा अनादि—अनत ज्ञानादि गुणों का पिण्ड है, आनंद-स्वरूप है, वर्त मान में जो अपूर्णदशा है वह आत्मा का स्वरूप नही है। जिस प्रकर सोना अपनी वर्त मान एक कुंडलादि अवस्था जितना नहीं है, परन्तु अंगृठी, हार इत्यादि अनेक अवस्थाएं होने की शक्ति उसमें विद्यमान है। एक अवस्था बदलकर दूसरी अवस्था हो, वहां सोना ता स्थायी रहता है; और सोने की अवस्था सोने के ही कारण होती है; सोनार या हथोड़ी आदि के कारण नहीं होती। यदि

सोने को एक कुंडलादि अवस्था जितना ही माने तो 'इस सोने में से छंडल बदल कर अंगूठी बनाना है'-ऐसा जो भिन्न पर्थाय का ज्ञान है वह मिथ्या सिद्ध होगा। भिन्न भिन्न अवस्थाएँ बदलती होने पर भी सोना सोनेह्रप स्थायी रहता है-ऐसा ज्ञान स्वीकार करे तभी कुंडल तोड़कर कड़ा आदि करने का भाव होता है। इसप्रकार वहाँ भी सोने की ध्रवता स्वीकार करता है। उसी प्रकार आत्मा वर्तमान अवस्था जितना नहीं है, परन्तु त्रिकाल्ध्यायी ध्रुव है; इस प्रकार ध्रुवस्वभाव को स्वीकार करे तो उस ध्रुव के आधार से नवीन निर्मलदशा का उत्पाद हो और मिलिनदशा का व्यय हो। ध्रुव के आधार से वर्तमान पर्याय होती है-ऐना न मान**कर** जो पर के कारण आत्मा की वर्तमानदशा को मानता है इसने अपने स्वाधीन तत्व को नहीं माना है। और जिसने वर्भान पर्राय जितना ही ज्ञान माना है उसे भी वह वर्तमान बद्छकर नवीन निर्मे छ वर्तमान करना नहीं रहता जिसने वर्षमान जितना ही ज्ञान माना है उसे वर्षमान का ही आश्रय करना रहा, परन्तु त्रिकाल ध्रुव का आश्रय करना न रहा। इससे उसने विकारदशा दूर हो कर मोश्नदशा प्रगट बरने का पुरुपार्थ स्वीकार नहीं किया है, उसका मिध्यात्व और अज्ञान दूर नहीं होता। उसने एक समय जितना ही आत्मा को माना है परन्तु त्रिकाल आत्मा को स्वीकार नहीं किया है।

(१२२) पर से ज्ञान होता है-ऐसा माने, उसे संयोगों में एकत्वबुद्धि है आत्मा का ज्ञान पर से होता है-ऐसा माने वह सम्पूर्ण आत्मद्रव्य का नाश करता है, और जो वर्तमान पर्याय जितना ही आत्मा को माने वह दूसरी अवस्थाओं का नाश करता है—इस से द्रव्य का ही नाश करता है। इन्द्रियों और पर पदार्थी आदि सयोगों के कारण ज्ञ न हुआ ऐसा जो मानता है वह जीव उस संयोग के अभाव में ज्ञान का ही अभाव मानेगा, इस से उपने ज्ञान और आत्मा की एकता नहीं मानी है। इस जीव को सदैव स्पर्शीद संयोगों की पकता मानी है। इस जीव को सदैव स्पर्शीद संयोगों की भावना वनी रहती है;—यह अधर्म है। ज्ञान की वर्तमान अवस्था जितना ही आत्मा नहीं है, परन्तु स्थायी ज्ञानस्वमान से पूर्ण आत्मा है, और उसी में से ज्ञान आता है—इस प्रकार यदि प्रतीति करे तो वह पूर्ण स्वभाव के आश्रय से अपूर्ण दशा को टालकर पूर्ण अवस्था प्रगट करेगा।

(१२३) स्वभाव को समझना वह न्याय है

ऐसा ही वस्तु का खभाव है, धर्म का स्वरूप ऐसा ही है। न्याय से वग्तुस्वभाव कहा जा रहा है, जैसा-तैसा मान लेने की बात नहीं है। न्याय का अर्थ है सम्यग्ज्ञान। 'न्याय' शब्द में 'नी' धातु है। 'नी' का अर्थ है ले जाना। जैसा वस्तु का स्वभाव है वैसे स्वभाव में ज्ञान को ले जाना अर्थात् ज्ञान मे यथार्थ वस्तुस्वभाव को समझना वह न्याय है।

(१२४) पर से भिन्नत्व को जाने तो स्व में स्थिर हो

ं स्पर्शिद के कारण मेरा ज्ञान हैं-ऐसा मानने वाले को

स्पर्श के ज्ञान से आगे बढ़ र स्वभाव में ढलना नहीं गहता; स्पर्श का लक्ष छोड़ कर स्वभाव में अपने ज्ञान को एकाम करूँ—यह बात उसको नहीं रहती; अर्थात् मेरी वर्तमान दशा हीन है उसे दूर करके स्वभाव के आश्रय से मैं पूर्ण सुखी होऊँगा ऐसा उसे विश्वास नहीं है। इस से यहाँ आचार्य; देव आत्मा का ज्ञानस्वभाव पर से भिन्न बतलाते हैं। अपने ज्ञान को पर से भिन्न जाने तो स्व में स्थिर हो।

ः (१२५) अवस्था में नवीन ज्ञान कहाँ से आता है?

ज्ञान चेतन है; ज्ञान की अवस्था चेतन के आधार से होती है या अचेतन के आधार से ? चेतन की अवस्था अचेतन के आधार से नहीं होती। जिस प्रकार सोने में भिन्न भिन्न थाकार उसकी अपनी योग्यता-सामध्य से होते हैं-सोनार के कारण नहीं। यदि सोनार के कारण सोने के आकर होते हों तो उस समय सोने के स्वभाव ने क्या कियां? उस समय की सोने की अपनी अवस्था क्या हुई ? इसलिए सोने के ही कारण उसकी अवस्था होती है। और सोना वर्त-मान अवस्था के आकार जितना ही नहीं है; यदि वह वर्त-मान आकार जितना ही हो तो फिर वह आकार पदछकर नया आकार कहाँ से आयेगा? उसी प्रकार ज्ञान की नयी नयी अवस्था ज्ञान के ही कारण से होती है, निमित्तों के कारण नहीं। ज्ञेय वस्तु आई इसिंखए ज्ञान हुआ, कोमल स्पर्श आया इसिछिये उसका झान हुआ-ऐसा नहीं है; परन्तु झान की इस अवस्था के सामध्य से ही नया ज्ञान हुआ है। और रपर्शकी ओर का ज्ञान बदलकर आत्मा की ओर का ज्ञान

करना हो तो वह ज्ञान किसी पर उक्ष से नहीं होता, वर्तमान ज्ञानपर्याय के उक्ष से नहीं होता; पूर्व की अवस्था
तो उयय हो गई है उस में से नवीन ज्ञान नहीं आता,
प न्तु जो नित्यस्थायी द्रव्य है उस ओर उन्मुख होता हुआ
ज्ञान आत्मा को जानता है। नित्य के आश्रय से ही ज्ञान आता
है। पर ज्ञेय में नहीं हूँ, और उन ज्ञेयों में से मेरा ज्ञान
नहीं आता, उयतीत ज्ञानअवस्थाओं में से ज्ञान नहीं आता,
राग के कारण ज्ञान नहीं होता, और वर्तमान वर्तती ज्ञानअवस्था में से दूसरी अवस्था नहीं आती, परन्तु सदैव मेरा
ज्ञानस्वभाव है उस में से सदैव ज्ञानअवस्था होती रहती
है; इस प्रकार यद अपने ज्ञानस्वभाव की रुचि करके
उस ओर उन्मुख हो तो अवस्था में सन्यन्ज्ञान प्रगट हो-धर्म
हो और पर की रुचि दूर हो जाये।

(१२६) ज्ञानी स्व के आश्रय से सुखी होता है और अज्ञानी पराश्रय मानकर दुःखी होता है

हानी को वर्षमान अवस्था का आश्रय नहीं है, परन्तु त्रिकाली स्वभाव का श्राश्रय है। अपनी पर्याय के आश्रय से भी धर्म नहीं होता, तब फिर पर वस्तु के आश्रय से धर्म या ज्ञान होता है—यह बात कहा रही ? अज्ञानी जीव अपने स्वभाव का आश्रय छोड़कर पर के आश्रय से सुख मानता है, वह अधर्म है। तीनकाल तीनलोक में किसी द्रव्य को किसी अन्य द्रव्य का आश्रय नहीं है। अज्ञानी पर का आश्रय मानता है, परन्तु पर वस्तु उसे आश्रय नहीं देती। निमित्त या पर के आश्रय से कोई जीव सुखी नहीं होता, परन्तु पर का आश्रय मानने वाला स्वयं दुःखी होता है। अपना द्रव्यः अपने स्वभाव से परिपूर्ण नित्य परिणामी है, उस द्रव्य के आश्रय से ही प्रत्येक जीव को सुख होता है। त्रिकाली परार्थ स्वयं अपनी अवस्थारूप से बदलता है, कही किसी दूसरे पदार्थ की अवस्था किसी दूसरे पदार्थ रूप परिवर्तित नहीं होती। इसलिए सर्व पर द्रव्यों से भिन्न अपने ज्ञान-स्वभाव को स्वीकार करे तो धर्म हो।

(१२७) ज्ञान की आत्मा के साथ एकता और पर से भिन्नता

स्पर्श अचेतन है, उस में किंचित् ज्ञान नहीं है, उस की जड़-पुद्गांळ के साथ एकता है, और ज्ञान से भिन्नता है। और ज्ञान चेतन है, वह पिरपूर्ण ज्ञाता है, उस की आत्मा के साथ एकता है, और पुद्गाल से भिन्नता है। इस प्रकार जड़ पदार्थों से ज्ञान भिन्न है, इस से जड़ के आश्रय से ज्ञान नहीं है, परन्तु आत्मा के आश्रय से ज्ञान है, ऐसा समझकर जड़ का आश्रय छोड़कर आत्मस्वभाव का आश्रय करे ती जड़ को और आत्मा को भिन्न जाना कहलाये।

(१२८) पर लक्ष से भेदज्ञान नहीं होता, परन्तु कि लक्ष से होता है। धर्मी जीव को कैसा भेदज्ञान होता है?

आत्मा सर्व पर वस्तुओं से भिन्न है—ऐसा कहते ही, पर की अपेक्षा विना अपने ज्ञानस्वभाव से आत्मा परिपूर्ण है-ऐवा सिद्ध होता है। परसन्मुख देखकर पर से भिन्नत्व का निर्णय नहीं होता, परन्तु अपने परिपूर्ण स्वभाव के सन्मुख देखने से सर्व पर पदार्थीं से भिन्नत्व का निर्णय होता है। जिस प्रकार सोने को तांचे के संयोग की अपेक्षां से देखें तो उसे ९८-९९ टंच आदि भेद से कहा जाता है, पग्नु तांवे के संयोग का लक्ष छोडकर अफ्रेले सोने को देखें तो सोना तो सौट ची ही है। सोने और तांचे का भेद जानने वाला सोने का ही मूल्य करता है, तांचे का नहीं। उसी प्रकार आत्मा अपने ज्ञानस्वभाव से परिपूर्ण है। पर संयोग और पर सयोग के छक्ष से होने वाछे भावों की दृष्टि से देखने पर ज्ञान में अपूर्णता दिखाई देती है, परन्तु पर संयोग और रागादि भावों की अपेक्षा छोड़कर अहेले ज्ञानस्वभाव को देखे तो वह परिपूर्ण ही है, उस में अपूर्णता या विकार नहीं है। इस प्रकार स्व-पर का भेद जानने वाला धर्मात्मा रागादि भावों द्वाग, पर संयोग द्वारा या अपूर्ण ज्ञान के द्वारा आत्मा का मूल्याङ्कत नहीं करता-(उनके जितना ही आत्मा को नहीं मानता) परन्तु उन रागादि से भिन्न जो ज्ञानमात्र स्वभाव है उसी को आत्मा का स्वरूप जानकर उसकी श्रद्धा करता है, उसी का आदर और अ.अय करता है। इससे बसे प्रतिक्षण धर्म होता है। जिसने राग से भिन्न आत्मा को नहीं जाना है वह राग को ही आत्मा का स्वरूप मान्ता है और रसका आदर करता है, इससे उसे कभी भी धर्म नही होता।

(१२९) भेदिविज्ञान और उस का फल मुक्ति जैसे-सोने का पिण्ड जिस तिजोरी में रखा हो वह तिजोरी और सोना भिन्न हैं, उसी प्रकार इस शरीर में स्थित आत्मा वास्तव में शरीर से भिन्न ही हैं। और जिस प्रकार सोने में ताबे का भाग है वह सोने का स्वरूप नहीं है, उसी प्रकार आत्मा की अवस्था में जो रागादि अशुद्ध भाव हैं वह आत्मा का स्वरूप नहीं है। इस प्रकार रागादि रहित शुद्ध ज्ञानस्वभाव से आत्मा को जाने—माने और उस में थिर हो तो वीतरागता और केवलज्ञान हो। राग और आत्मा के भेदविज्ञान बिना किसी भी प्रकार मुक्ति नहीं होती।

#### (१३०) नीतिपूर्वक पैसा कमाने का भाव धर्म है या पाप?

अनेक जीव ऐसा मानते हैं कि हमें व्यापार घं घे में अनीति नहीं करना चाहिए, परन्तु नीति से पैसा कमाना चाहिए। इस नीति को वे धर्म मानते हैं—अर्थात् पैसा भी कमायें और धर्म भी हो! परन्तु इस में धर्म नहीं है। पैसा कमाने का भाव पाप ही है, उस में यदि अनीति न करे—नीति रखे तो कम पाप होता है; परन्तु धर्म नहीं होता। एक सरकारी अफसर ऐसा नीतिवान था कि उसे छाखों कपये की छांच (रिइवत) मिछे, तो भी नहीं छेता था। एक वार उस ने एक ज्ञानी से पूछा—महाराज! छोग मुझे पांच पांच छाख कपये रिइवत देने आते हैं, छेकिन में नहीं छेता तो मुझे कितना धर्म होता होगा ? ज्ञानी ने उत्तर दिया—उस में किंचित् धर्म नहीं होता। नौकरी भछे ही नीतिपूर्व क करो,

छेकिन उस में पैसा कम ने का भाव है इससे पाप ही है। रिइवत आदि अनीति न करे तो कम पाप हो-इतना हीं; बाकी उस में धर्म तो हो ही नही सकता। ख-पर के भेद-विज्ञान बिना धर्म कैसा?

> (१३१) आत्मा के भान बिना वास्तव में पाप घट ही नहीं सकता

व्यापार-धं घे आदि में अनीति, चोरबाजारी करने वाले को महान पाप है और नीतिपूर्क करे तो अल्प पाप है। परन्तु वास्तव में पाप कम हुआ कब कहळाता है ? जो पाप दूर हुआ वह फिर कभी न हो तो वह कम हुआ कहलाता है। ऐसा कच होता है ? मै पाप और पुण्य रहित ज्ञानस्वरूप हूँ, मै पाप को कम करने वाला सर्व पापों से रहित ही हूँ, पाप या पुण्य मेरा स्वरूप ही नहीं है-इस प्रकार अपने ज्ञान-स्वभाव के छक्ष से जो पाप दूर हुआ सो हुआ; वह फिर कभी नही होगा। स्वरूप की एकायता से क्रमशः पुण्य-पाप दूर होते होते सर्वथा बीतरागता हो जायेगी। पाप को छोड़ने वाला खयं संपूर्ण पापरहित कैसा है १ पाप को छोड़कर स्वयं किस स्वरूप से रहने वाला है <sup>१</sup> उस के भान विना वाग्तव में पाप को नहीं छोड़ सकता। अर्थात् अपने आत्म-स्वभाव के छक्ष चिना वास्तत्र में अनीति नहीं छोड़ सकता-ऐसा निद्चित् हुआ।

(१३२) वास्तव में आत्मा के लक्ष विना अनीति का त्याग नहीं होता छोग नीति नीति कहते हैं, परन्तु यदि यथार्थ रूप से नीति की सीमा बाधी जाये तो उस में भी आत्मस्त्रभाव का ही लक्ष आता है। किस प्रकार आता है ? वह कहते हैं:---किसी ने ऐसा निविचत् किया कि 'मुझे अनीति से पैसा नहीं . छेना है। अब चाहे जैसा प्रसंग आये तो भी वह अनीति नहीं करेगा। देह जाने का प्रसग आ जाने पर भी वह अनीति नहीं करेगा-अर्थात् शरीर छोड़ हर भी नीति रखना चाहता है। शरीर कब छोड़ सकता है ? यदि शरीर छोड़ते समय श्रद्धा में डगमगाहट हो-द्वेष हो तो वास्तव में उस का शरीर छोड़ने का भाव नहीं है, परन्तु शरीर उस के अपने कारण से छूटता है। शरीर छूटते समय अन्तर में राग-द्वेष न हो 'अथवा अनीति करके शरीर रखने का मन न हो तो नीति के लिए शरीर छोड़ा कहलाये। अब, शरीर छोड़ते समय राग देष कब नहीं होता ? यदि शरीर के ऊपर ही लक्ष हो तब तो राग-द्वेष हुए बिना नहीं रहेगा। परन्तु शरीर से 'भिन्न अपने भात्मा को जानकर उम्र का छक्ष हो तो शरीर को राग-द्वेष चिना छोड़ सकता है। इसिछए 'मैं शरीर से मिन्न हूँ, पैछा और अनीति से रहित मेरा ज्ञानस्त्रहप हैं'-इस प्रकार अपने शुद्धस्त्ररूप के छक्ष निना वास्तव में अनीति का त्थाग नहीं हो सकता। आत्मा के भान बिना जो अनीति का त्याग करता है उस के वास्तव में पाप दूर नहीं हुआ है, किन्तु वर्षमानपर्यंत मन्दकषाय है।

### (१६३) जैनी-नीति

इस प्रकार आत्मा की पहिचान करने में ही सच्ची नीति

आती है। यह 'जैनी-नीति' है। स्वतंत्र वस्तुस्त्ररूप को यथावत् जानना ही सच्ची नीति है।

पैसादि के आने-जाने की किया तो स्वतंत्र हैं; जीव इच्छा करता है, पान्तु पर में कुछ नंदी कर सकता। इस प्रकार वम्तुस्त्रक्षप समझने में नीति का पालन है, और उससे विपरीत मानना-मै पर का कर सकता हूँ-ऐसा मानने में अनन्ती अनीति का सेवन है। इच्छा से पर का कार्य भी नहीं होना और इच्छा से ज्ञान भी नही होता। इच्छा आत्मा का रवभाव नहीं है। ज्ञान का कार्य इच्छा नहीं है और इच्छा का कर्य पर में नहीं होता। प्रत्यक्ष दिखाई देता है कि अपना प्राणों से भी त्यारा एक ही पुत्र हो, वह बीमार पड़ा हो, तो, वहां वह निरोग हो जाय और उसकी मृत्यु भी न हो ऐसी अपनी तीव्र से तीव्र आकांक्षा होती है तथापि , वह मर जाता है। तेरी इच्छा पर में क्या कर सकती है 🕻 सब से निकट अपना शरीर है, उसमें भी अपनी इच्छानुसार कार्य नहीं होता। रोग की इच्छा न होने पर भी शरीर में रोग होता है, और उस रोग को जल्दी मिटाने की इच्छा होने पर भी वह उल्टा बढ़ता जाता है। इस शरीर का भी म्त्रयं कुछ नहीं कर सकता, तन फिर बाह्य का तो क्या करेगा १ में प्रमाणिकता से पैसा कमा छं-ऐसी जिसकी मान्यता है वह अनीति का सेवत करता है; जैनधर्म की नीति की उसे खबर नहीं है। स्त्र-पर का भेरज्ञात करना ही जैनीनीति है, और उसका फल मुक्ति है।

#### (१३४) अनीति का त्यागी

'सुझे अनीति पूर्व क आजीविका नहीं करना है' इस प्रकार जो अनीति का त्याग करना चाहता है, उससे कोई कहे कि अमुक अनीति करो, नहीं तो प्रतिकूछता आयेगी, अथवा अनीति न करे तो प्राण छेने की धमकी दे, तथापि उससे अनीति नहीं होगी; उसी प्रकार जो प्रतिकृत्रता आये उस पर खेद भी न हो तो उसे अनीति का त्याग किया कहा जाता है। यदि उसे प्रतिकूछता पर अरुचि आये तो नीति के जरर ही अरुचि है, और उसने वास्तव में अनीति का त्याग नहीं किया है। जिसने शरीर की अपना माना है वह अनीति नहीं छोड़ सकेगा। इस प्रकार शरीर से भिन्न आत्मस्वभाव की रुचि में ही सच्ची नीति का पाछन और अनीति का त्याग है। स्वभाव के आश्रय से तीन काल की अनीति रुचि में से छूट जाने के परचात् अस्थिरता के कारण जो राग-द्वेष होता है उसका भी खभाव के आश्रय से नश करके बीतगा होगा; क्यों कि राग-द्वेष होता है, उसे पर के कारण नहीं मानता और उस राग-द्वेष की रुचि नहीं है; इससे इसका राग-द्वेष मर्यादित है।

(१३५) सचा ब्रह्मचर्य कौन पाल सकता है ?

जिस प्रकार ऊपर नीति के सम्बन्ध में कहा है, उसी प्रकार ब्रह्मचर्याद के सम्बन्ध में भी समझना चाहिए। आतमा की रुचि के बिना वास्तव में अब्रह्मचर्य का त्याग नहीं होता। जिसे आतमा की इष्टि नहीं है और देह पर

ही दृष्टि है उसे स्थायी ब्रह्मचर्य-सच्चा ब्रह्मचर्य नहीं होता। कोई सच्चा ब्रह्मचारी हो, उस से कोई कहे कि तू मेरे साथ अमुक दुष्कर्म कर, नहीं तो तुझ पर मिथ्या आरोप लगाकर तुझे मरवा डालूंगा;-इस प्रकार मरण का प्रसंग आए, तो अंतर में खेद किए बिना शरीर का त्याग कर देगा, प्रन्तु अब्रह्मचर्यं का सेवन नहीं करेगा। यदि उस प्रसंग पर अंतर में खेर हो कि-अरे रे! ब्रह्मचर्य के कारण मरण-प्रसुग आया; तो उसे वास्तव में ब्रह्मवर्य की रुचि नहीं है और उसने अब्रह्मचर्य का त्याग नहीं किया है। मृत्यु आये, तथापि शरीर पर राग कब नही होता? जबिक शरीर से भिन्न, राग-द्वेव रहित, त्रिकालस्वभाव का लक्ष हो तो देह के प्रति समत्वबुद्धि का राग दूर हो जाये। प्रथम तो ज्ञाता–रुष्टा आत्मस्वभाव की पहिचान करके श्रद्धा का दोष दूर करना चाहिए; श्रद्धा का दोष दूर होने के पद्मात् अरुपकाल में क्रमशः चारित्र का दोष भी दूर हो जाता है।

(१३६) विकार को कौन दूर करता है?

जीव की अवस्था में जो रागादि विकार होता है वह पर के कारण नहीं होता परन्तु अपनी ही अवस्था की निर्व-छता से होता है। यदि पर के करण रागादि माने नेतो स्वयं कभी उसे टालने का प्रयत्न नहीं करेगा। परन्तु अपनी अवस्था की निर्वलता से होता है-ऐसा जाने तो उन्न निर्वलता की स्वभाव की शक्ति के साथ तुलना करेगा और इस से त्रिकालीस्वभाव का आश्रय करके वह निर्वलता दूर करके वीतराग हो जायेगा।

## (१३७) मेदविज्ञानी का ज्ञातापना

में ज्ञानमूर्ति चैतन्य हूं; जो स्पर्श है वह में नहीं हूं, और स्पर्श के कारण मेंग ज्ञान नहीं है—इस प्रकार जिसे स्पर्श रहित असंख्यप्रदेशी अरूपी चैतन्यस्वभाव का भान हैं वह जीव स्पर्शादि के झान के समय स्वभाव का आश्रय छोड़ कर नहीं जानता; और स्पर्शादि के छक्ष से जो राग-देष होते हैं उनका भी स्वभाव के आश्रय से ज्ञाता ही है; स्वभाव के आश्रय से ज्ञाता ही है; स्वभाव के आश्रय से ज्ञाता ही है; स्वभाव के आश्रय से रागादि दूर होते जाते हैं। इच्छा से परद्रव्य में कुछ नहीं होता, और उस इच्छा के कारण ज्ञान विकस्ति नहीं होता—ऐसा निर्णय होने से ज्ञानी को इच्छा का भी कर्तृत्व नहीं है। कर्तृत्व रहित इच्छा विख्कुछ अपंग है, उस इच्छा का कुछ भी बछ नहीं है, परन्तु स्वभाव की ओर का ही बछ बढ़ता जाता है, और इच्छा दूटती जाती है; इस प्रकार सम्पूर्ण वीतराग होकर मुक्ति प्राप्त करता है।

(१३८) अज्ञानी को बाह्यदृष्टि से मिथ्याज्ञान, और ज्ञानी का अ'तर्दृष्टि से सम्यग्ज्ञान

पहले तत्व का ज्ञान नहीं था और फिर हुआ; इससे, कान बढ़ा। वह ज्ञान कहां से आया ? क्या स्वाध्यायमन्दिर. आदि क्षेत्र में से आया ? वाणी में से आया ? शुभराग में. से आया ? या पूर्व की अल्पदशा में से आया ? इनमें से कहीं से ज्ञान नहीं आया है, परन्तु त्रिकाली ज्ञानशक्ति में से आया है। उस शक्ति के विश्वास से सम्यन्ज्ञान होता है। अज्ञानी जीव, ज्ञान बढ़ने का कारण जो त्रिकाली शक्ति

है. उसे न देखकर बाह्य संयोग तथा राग को देखते हैं, भीर उनके आश्रय से ज्ञान मानते हैं, वह अज्ञान है। वाणी श्रवण की इविलए मुझे ज्ञान हुआ-ऐसा बह्य से मानते हैं। परन्तु अतस्व भाव में से ज्ञान आता है, उस स्वशाव शिक्त को वे जही मानते। इस प्रकार अज्ञानी को बाह्य सयोग हिट है और उसका सारा ज्ञान मिध्या है, संसार का कारण है। ज्ञानी को अंतस्व भावहिट है, और स्वभाव के आश्रय से उसका सारा ज्ञान सम्यक् है; वह सम्यक्ज्ञान मोक्ष का का्रण है।

#### [ ६ ]

💃 गीर सं. २४७४ भाद्रपद शुक्रा १ शनिवार 💃

(१३९) धर्म करने वाले जीव के। क्या जानना चाहिए?

आहमा का धर्म कहाँ होता है ? वह जाने विना किसी जीव को धर्म नहीं होता। आत्मा का धर्म कहीं पर में नहीं होता परन्तु आत्मा की पर्याय में होता है। अपने त्रिकाली ज्ञानस्वभाव की ओर जो पर्याय ढले, उस में धर्म होता है। जिसे धर्म करना है उसे प्रथम यह तो स्वीकार करना ही चाहिए कि मै आत्मा हूँ, मुझ में ज्ञानादि अनंत शक्तिया त्रिकाल हैं; और प्रति समय मेरी अवस्था बदलती रहती है। वह बदलती हुई अवस्था पर का आश्रय करती है वह अधर्म है; और पर का आश्रय छोड़कर, रागरहित हो इर स्वभावोनमुख होकर वहाँ एक। य होने से जो दशा प्रगट होती है वह धर्म है और स्वभाव में परिपूर्ण एकाग्रता होने से पूर्णंदशा-केवल्ज्ञान प्रगट होता है। वह केवल्ज्ञान जिन्हें प्रगट हुआ है ऐसे देव कैसे होते हैं ? उन की वाणीरूप शास्त्र कैसे होते हैं। और उस केवलज्ञान के साधक गुरु कैसे होते हैं ? उन की पहिचान धर्म करने वाले जीव को प्रथम होनी ही चाहिए।

(१४०) अज्ञान है वह अधर्म, और सम्यग्ज्ञान धर्म आतमा में ज्ञानगुण त्रिकाल है, वह प्रति समय प्रगट होता है; उप की अवस्थाएँ पांच प्रकार की हैं—प्रति, श्रुत, अवधि, मनःपर्य और केवलज्ञान। उन में से यहाँ मिल-श्रुतज्ञान की बात है। पांच इन्द्रियों और मन द्वारा जो ज्ञान जाने उसे मितज्ञान कहते हैं और इन्द्रियों के जिना, मन द्वारा तक से जो ज्ञान जानता है उसे श्रुतज्ञान कहते हैं। यहाँ आचार्यभगवान ऐसा बतलाते हैं कि-यह ज्ञान पर लक्ष से जाने तो वे मिश्यामित और मिश्याश्रुत हैं, वह अधर्म है। और स्वभाव के लक्ष से हों तो वह ज्ञान सम्यक्मित और सम्यक्श्रुत हैं, –यह धर्म है और यही मोक्ष का कारण है।

श्री आचार्य देव ने पहले मितज्ञान सम्बन्धी बात को है।
भगवान की दिव्यध्विन हैं वह ज्ञान नहीं है, और उस के
लक्ष से होने वाला मितज्ञान यथार्थ ज्ञान नहीं है। शब्द,
रूप, रस, गंध या वर्ण-सभी मितज्ञान के विषय हैं, वे
अचेतन हैं और उन शब्दादि के लक्ष से होने वाला ज्ञान
भी अचेतन हैं। इन्द्रियों द्वारा शब्दादि के लक्ष से जो मितज्ञान होता है वह सम्यक् मितज्ञान नहीं है परन्तु मिध्याज्ञान
है, इससे वास्तव में वह अचेतन है, क्योंकि वह ज्ञान त्रिकाली
स्वभाव के साथ एकता नहीं करता। त्रिकाली स्वभाव के साथ
एकता करके, स्वभाव के लक्ष से जो मितज्ञान होता है वह
सम्यक्ष मितज्ञान है।

# (१४१) ज्ञानी का सारा ज्ञान क्यों सम्यक् है ? श्रीर अज्ञानी का क्यों मिथ्या है ?

शब्द-रूपादि पाँच इन्द्रियों के विषयों को मतिज्ञान जानता है; उन शब्दादि विषयों में तो आत्मा नहीं है, उन में ज्ञान या धर्म नहीं है; परन्तु उन शब्दादि के लक्ष से जो बोध हुआ उस में भी सम्यक्तक नहीं है; वह ज्ञान मिध्या हैं, उस में धर्म नहीं है, उस में आत्मा नहीं है। मिध्यारूप मति-श्रुतज्ञानपर्याय का विषय क्या है, और सम्यक्रूप मिति-श्रुतज्ञानपर्याय का विषय क्या है ? उस का यह वर्णन है। ज्ञान की जो अवस्था स्त्री, शरीरादि अथवा देव-गुरु-शास्त्रादि परपदार्थों के ही लक्ष से जानने का कार्य करे वह अज्ञान है, गिध्या मति-श्रुत है। और जो ज्ञानम्बभाव की एकता के लक्ष से जाने वह सम्यक्मित-श्रुन्जान है। ज्ञानी का ज्ञान जिस समय स्त्री आदि को या देव-गुरु को जानता हो उस समय भी उन का ज्ञान त्रिकाली स्वभाव की एकता में हो ढलता है, इसलिए उन्हें सम्यक्मित-श्रुतज्ञान है, और वह पर्याय भी प्रति समय वृद्धि को प्राप्त होती है। अज्ञानी को मिध्याज्ञान क्यों है ? त्रिकाली ज्ञानावभावरूप आत्मा है, इस की एकता को छोड़कर जो ज्ञान पर लक्ष से इन्द्रिय और मन से जानने का कार्य करता है वह अज्ञान है। भगवान की वाणी का अवण पर विषय है, वीतरागदेव की मूर्ति भी पर विषय है, उस के लक्ष से होने वाला ज्ञान आत्मा का स्वभाव नहीं है, इससे वास्तव में वह चेतन नहीं है, वह राग है, कषाय है, अचेतन है। जो पर लक्षी ज्ञान हैं उस के विश्वास से जीव को धर्म दशा प्रगट नहीं होती।

(१४२) अपने सत्स्वभाव की बात

यह अपने सत्स्वभाव की बात है। जीव ने अनंतकाल में अपने सत्स्वभाव की बात रुचिपूर्वक नहीं सुनी है और न अपने स्वभाव की संभाल की है।

> (१४३) धर्म प्रगट करने की आकांक्षा किसे हाती है ? ओर उसे किस प्रकार धर्म - प्रगट हाता है ?

सोने में एक अवस्था बदलकर दूसरी अवस्था करने की इच्छा किसे होती है ? जिसे सोने के स्वभावगामध्य की प्रतीति है कि यह सोना वर्तमान कड़ारूप अवस्था जितना ही नहीं है, परन्तु यह कड़ारूप दशा बदलकर कुंडलरूप द्शा सोने के अपने आवार से प्रगट हो और सोना स्थायी रहे-ऐसा उसका स्वभाव है। ऐसी जिसे खबर और विद्रवास हो उसे सोने की कड़ेह्प अवस्था बदलकर कुंडलादि करने ्की इच्छा होती है। उसी प्रकार आत्मा में अधर्म दशा पलट-कर धर्म दशा करने की आकांक्षा किसे होती है ? सम्पूर्ण आत्मा 'अवम' रूप नहीं हो गया है, परन्तु अधम दशा दूर करके धम<sup>°</sup>दशारूप होने की शक्ति आत्मा में हैं। अधर्म-दशा दूर होकर धर्म दशा प्रगट होने पर भी आत्मा ध्रुव-ं रूप से भ्रथायी रहता है। अधर्म का नाश होने के सांथ ्रश्रात्माः,का ,नाशं नुहीं हो जाता; 💛 इस प्रकार विसे । आत्मा

का नियत्व और अधर्म दशा की क्षणिकता भाषित हुए हों उसी को अधर्म दशा का नाश करके नवीन धर्म दशा प्रगट करने की आकांक्षा होती है। जिस जीव को इस प्रकार धर्म दशा प्रगट करने की इच्छा हुई है, उसे धर्म कैसे प्रगट होता है ? वह बात यहां चल रही है।

यह आत्मा ज्ञानस्वभावी त्रिकाल है, उसका ज्ञान सर्वथा क्टस्थ नहीं है, परन्तु प्रति समय परिणमित होता है। उसकी पर लक्षी मित-श्रुकज्ञान अवस्था, जिन स्पर्श-रसादि पर विषयों को जानती है वे स्पर्शिद तो अचेतन हैं, उनसे ज्ञान नहीं होता।

दूसरी बात—उन स्पर्शादिपर विषयों के छम्न से राग कम करके जो ज्ञान हुआ वह ज्ञान चैतन्यस्वभाव में से आया हुआ नहीं है-स्वभाव के छक्ष से हुआ नहीं है; त्रिकाली स्वभाव के आधार से बदलकर वह ज्ञानपर्याय नहीं हुई है पग्नतु राग कम होकर पर के लक्ष से हुई है, इससे वह सम्यग्ज्ञान नहीं है, इसमें आत्मा नहीं है और न वह ज्ञान धर्म का कारण है।

तीसरी वात-पर विषय या उन के लक्ष से होने वाली ज्ञानदशा की प्रतीति करके बदलने से तो धर्म होता नहीं है।

जिसे धर्म करना हो उसे त्रिकालो स्वभावशक्ति के लक्ष से पर्याय बदलकर त्रिकाली ज्ञानस्वभाव की प्रतीति करने से स्वलक्ष से सम्यक् मतिश्रुत ज्ञान होते हैं-वह धर्म है।

पांच इन्द्रियों के विषय (शब्दादि) अचेतन हैं, उनसे

हान होता है-ऐसा जो मानता है वह अज्ञानी है। स्वभाव से च्युत हो कर पांच इन्द्रियों के विषयों के लक्ष से जो मित-हान होता है वह भी अज्ञान है। अंशतः राग कम करके पर लक्ष से जो ज्ञान विकसित हुआ वह भी अज्ञान है। यदि उसी को आत्मा माने तो धर्म नहीं होता। परन्तु उसका एक्ष छोड़ कर जिकाली स्वभाव की अंतर्म खहिट करके ज्ञानस्वभावोन्मुख होने से जो ज्ञानदश। होती है वह सम्यक् मित्रज्ञान है,—यह ज्ञान मोक्ष का कारण होता है।

#### (१४४) सफल अवतार

अहो, यह आत्मा के स्वभाव की अपूर्व बात है। इस समय प्रमाद दूर करके आत्मा की जागृति करने का समय है। मनुष्यत्व पाकर भी अनेक जीवों का अधिकांश काल तो प्रमाद में चला जाता है; धर्म के नाम पर भी प्रमाद में और हॅसी-मजाक में समय जाता है। यदि इस जीवन में आत्मा की जागृति करके सत्वभाव नहीं समझा तो अव-तार व्यर्थ है। और यदि अपूर्व रुचिपूर्व कात्मा का सम्याज्ञान प्रगट कर ले तो उसका अवतार निष्कर नहीं परन्तु केवलज्ञान दशा को जनम देने के लिए उसका सफड़

(१४५) साधक के। कौन सा ज्ञान मोक्ष का कारण होता है? (ज्ञानी के ज्ञान की प्रमाणता)

पर पदार्थी के सन्मुख होने बाले मति-श्रुत ज्ञान को स्वभावसन्मुख करने के लिए यह अधिकार है। अवधि और

मनः पर्यं श्रान तो पर विषयों को ही जानता है, उसकी यहाँ पर बात नहीं हैं। जो मिति-श्रुन ज्ञान आत्मा के स्वभाव की ओर ढले वह मोक्ष का कारण होता है। साध क जी व को क्षायिक ज्ञान का तो अभाव है, परन्तु स्वभावोन्मुख हुआ उनका ज्ञान क्षायोगशिक भावक्षप होने पर भी वह विशिष्ट भेदज्ञानक्षप सम्यक् मिति-श्रुत ज्ञान मोक्ष का कारण होता है। स्वभाव के ओर की विचारश्रेणी में ज्ञानियों को अंतर में जो सहन्न न्यायं प्रगट होते हैं वे यथार्थ होते हैं और वे ही न्याय शास्त्रों में से भी निकल आते हैं।

(१४६) ज्ञान सें जिस की महिमा भासित हो वहाँ ज्ञान एकाग्र होता है; स्वभाव की महिमा ही शांति का उपाय है।

धर्मात्मा जीव आत्मा के स्वभाव को कैसा जानते हैं— उस की यह बात चल रही है। जिसे धर्म करना हो उसे अपने ज्ञान में आत्मा का यथार्थ मूल्यांकन करना होगा। ज्ञान में जिस की महिमा लगे, उस में ज्ञान एकाप्र होता है। यदि पर की महिमा करके ज्ञान वहां एकाप्र हो तो वह अधर्म है; और आत्मा की महिमा समझकर वहां ज्ञान एकाप्र हो तो वह धर्म है। जिस प्रकार—जिन जीवों को विषयों में या लक्ष्मी आदि में सुखबुद्धि हुई है ने वहां एकाप्र होते हैं—जीवन को जोसम में डालकर भी ने विषयों में कूद पड़ते हैं, क्योंकि उन्हें ज्ञान में उन की महिमा भाषित हुई है। उसी प्रकार आत्मा का ज्ञानस्वभाव अनन्त- सुखरवरूप है, पर से भिन्न है—उस स्वभाव की महिमा यदि ज्ञान में आये तो सब की दरकार छोड़ कर ज्ञान अपने स्वभाव में स्थिर हो और सच्ची शांति प्रगट हो,—इस का नाम धर्म है। परंतु यदि ज्ञान में ज्ञात होने वाले शब्दादि पदार्थ या उन्हें जानने वाले अल्प बोध जितना ही आत्मा का मूल्याङ्कन करे तो वह ज्ञान पर विषयों में और पर्याय- बुद्धि में ही रुक जायेगा, परन्तु वहां से हटकर पूर्णस्वभाव की ओर नहीं बढ़ेगा और शांति प्रगट नहीं होगी।

हे भव्य! तुझे आत्मा की शांति प्रगट करना है, तो वह शांति पर वस्तु में से नहीं आयेगी, पर वस्तुओं के सम्मुख देखने से नहीं आयेगी, विकार या क्षणिक पर्याय के सम्मुख देखने से भी वह शांति नहीं आयेगी; परन्तु उन सब के छक्ष को छोडकर अपनी वर्तभान अवस्था को त्रिकाछी ज्ञान-स्वभाव में एकाकार कर, तो त्रिकाछी स्वभाव के आश्रय से अवस्था में परिपूर्ण शांति प्रगट होगी।

#### (१४७) भेदज्ञान करे ते। भव का अन्त आये

शब्दादि विषयों में किंचित् ज्ञान नहीं है, इससे उन से तो आत्मा विल्कुल पृथक् ही है और आत्मा में परिपूर्ण ज्ञान है-आत्मा और ज्ञान किंचित् भिन्न नहीं हैं;—ऐसा भेदज्ञान करके स्वभावोन्मुख हो तो स्वभाव के आश्रय से जीव को सम्यक्मित श्रुतज्ञान प्रगट हो, और अल्पकाल में भव का अन्त आये। इस के अतिरिक्त जो सित-श्रुतज्ञान पर लक्ष से ही कार्य करे वह मिण्याज्ञान है। स्व लक्ष से सम्यग्नान प्रगट किए बिना कोई जीव कषाय कम करे तो इसे पापा-नुबंधी पुण्य का बध होता है और साथ ही साथ उसी समय, सम्पूर्ण आत्मस्वभाव के अनादग्रूप मिध्यात्व से अनंत पापबंध होता है और अनंत भव बढ़ते हैं।

> (१४८) चेतन स्वभाव के साथ जिस की एकता नहीं है वह ज्ञान अचेतन है

त्रिकाली आत्मस्वभाव को भूलकर वर्तभान जितने पर का अथवा उसे जानने वाले क्षणिक ज्ञान का ही मूल्य भासित हो और उसी को आत्मा का खरूप माने, उस ज्ञान को आचाय देव 'आत्मा' नहीं कहते परन्तु 'जड़' कहते हैं। जो ज्ञान चेतन स्वभाव के साथ एकता न करे और पर में एकता करे उसे चेतन नहीं कहते, परन्तु अचेतन कहते हैं। त्रिकाली स्वभाव में ढलने से जो ज्ञान प्रगट हो और स्वभाव में अभेद हो वह चेतन है, वही आत्मा है। ज्ञान की जो अवस्था त्रिकाली चैतन्य में अभेदता को प्राप्त हुई वह चेतन है, सम्यग्ज्ञान है। परन्तु जो ज्ञान मात्र पर को जानने में ही रुका है वह मिथ्याज्ञान है, उसे यहा पर अचेतन कहते 诺; क्योंकि वह आत्मा का स्वरूप नहीं है। वर्तमान वर्तती अवस्था यदि स्थायी ज्ञानस्वभाव के साथ एकता को प्राप्त न हो और दया-उपदेश श्रवण आदि के राग में ही रुका रहे तो चैतन्य के परिणमन के त्रिकाछी प्रवाह में भेद पड़ता है, द्रव्य-पर्याय में भेद पड़ता है, इससे वह अवस्था मिध्या-ज्ञानत्वय है।

(१४९) आत्मा का पूर्णानन्द किसे प्रगट होता है? जिस प्रकार-सोने की एक अवध्या बद्छकर दूसगी नवीन अवस्था सोने के अपने अधार से होगी, और सोना इतने का इतना ही रहेगा, सोने का नाश नहीं होता-इस प्रकार स्थायी सोने का और इस के आधार से प्रगट होने वाछी नवीन दशा का जिसे विश्वास है, उसी को एक गहना बद्छवाकर दूसरा गहना बनवाने की इच्छा होती है। उसी प्रकार जिसे त्रिकाळी पूर्ण आत्मस्वभाव का ज्ञान में विद्वास है और उस स्वभाव के आश्रय से ही नवीन नवीन निर्में छ दशाएँ प्रगट होती हैं -ऐसा विश्वास है, उस जीव को अशुद्ध-दशा दूर करके निर्म छदशा प्रगट करने की आकांक्षा होती है, अर्थात् जिस का ज्ञान त्रिकालीस्वभाव की-ओर उन्मुख हुआ है उसी को निर्माल पर्याय प्रगट करने का पुरुषार्थ होता है। मेरा आनंद या शांति कही बाह्य में तो नहीं है, इससे यदि मेरा ज्ञान बाह्य विषयों में फिरता रहे तो उस ज्ञान में भी शांति नहीं है, मैरा त्रिकालीस्वभाव ही ज्ञान और शांति का भण्डार है, इससे यदि अपने ज्ञान को स्वभाव में एकाय करूँ तो उस स्वभाव में से ही आनंद और शांति का अनुभव हो-इस प्रकार अंतर्मुख होकर अपने स्वभाव का विद्यास करे तो आत्मा में निम'लता प्रगट करने की इच्छा हो; इससे आत्मा की रुचि-शांति-सम्यक्त्व-सम्यक्तान-सम्यक्चारित्र-केत्रलज्ञानादि शुद्धदशाऍ क्रमशः प्रगट हों। प्रथम रुचि और प्रतीति में आत्मस्वभाव का विद्वास करके मति-श्रुतज्ञान को उस स्वभाव की भोर उन्मुख करने से सुख का अंश प्रगढ

होता है, तिकार का अंश दूर होता है। पहले अनंत पर-द्रव्यों में एकता करके जो ज्ञान रुक्ता था वह ज्ञान अव अनंतगुण से परिपूर्ण आत्मस्यभाव की महिमा में लीन हुआ, इससे अनत विकार दूर हो हर अनंत शांति प्रगट हुई,— अपूर्व आत्मधर्म प्रगट हुआ। अब क्रमशः वह ज्ञान स्वभाव में पूर्ण लीन होने से पूर्ण आनद प्रगट होगा।

(१५०) मति-श्रुतज्ञान को स्वभावसन्मुख करना वह मुक्ति का उपाय है

धर्म करने वाले जीव को वर्तमान अवस्था वदलकर न्नवीन शुद्धदशा प्रगट करना है; वह अवस्था कहां से आती है ? जिस में शक्तिहर विद्यमान हो उस में से अवस्था प्रगट होती है। त्रिकाली वभाव शुद्धना का भण्डार है, उस की श्रद्धा करके एकाम हो तो पर्याय में शुद्धता प्रगट हो। परन्तु यदि त्रिकाली सामध्य का विदगस न करे और भगवान के लक्ष से होने वाळे राग जितना या दयादि भावों जितना ही आत्मा को माने, अथवा राग कम होकर पर छक्ष से जो ज्ञान का विकास हुआ है उस ज्ञान जितना आत्मा को माने तो उस के आधार से ज्ञान की शुद्धता प्रगट नहीं होगी; इससे उस जीव को मिध्या मति-अद्ञान ही रहेंगे। यदि पूर्णस्वभाव का विद्वास करके उस के आधार से ज्ञान परिणमित हो तो सम्यक्मति-शृतज्ञान हो, वह मोक्ष का कारण है। केवलज्ञान तो साधकदशा मे होता नहीं है, अत्रधि-मन:पर्यंय झान का ्विषय मूर्त पदार्थु हैं, वे ज्ञान स्त्रभात की, श्रोर नहीं द्रव्यते इससे वे मोक्ष के कारण नहीं हैं। इस समय तो स्वभाव की ओर ढलते हुए सम्यक्मित-श्रतज्ञान मोश्च के कारण हैं, इससे इन पन्द्रह गाथाओं में पर सन्मुख होने वाके मित-श्रतज्ञान को वहाँ से हटाकर स्वभावसन्मुख करने की रीति आचार भगवान ने समझ ई है।

(१५१) मेदविज्ञान प्रगट होने से पहले की पात्रसा

ु इस जगत में सर्वि झरे़व हैं, उन की वाणी है, श्रुन है, इस जीव को अपूर्णज्ञान है, पर लक्ष से अवणादि है, उस में इन्द्रिय-मन निमित्तरूप हैं, राग है,-इन प्रकार सभी के अस्तित्व का स्वीकार तो इस में आ ही जाता है। जिसे अभी यह बात भी न बैठे, और 'सब मिलकर एक आत्मा है, भात्मा के अतिरिक्त अन्य सब सर्वथा असत् है'-ऐसा माने चस जीव को तो तीव्र अज्ञान है। ऐसे जीव को तो भेद-विज्ञान प्रगट करने की पात्रता ही नहीं है। इस जगत में अनंत पृथक् पृथक् आत्मा हैं, और जड़ वस्तुऍ भी हैं, उन प्रत्येक में अनन्तगुण हैं, उन में प्रति समय परिणमन होता है। आत्मा के ज्ञान की मति-श्रुतादि अवस्थाएँ होती हैं, उन में सम्बक् और मिथ्या दो प्रकार हैं। पूर्ण ज्ञान प्रगट करने वाले देव हैं, उस पूर्णज्ञान के साधक गुरु हैं, उन की वाणीरूप अत है। इस प्रकार सब जानकर, मिध्या देव-गुर- शास्त्र की श्रद्धा-बहुमान छोड़कर, सच्चे देव-गुर्व-शास्त्र की श्रद्धा-बहुमान करे तब तो अभी निमित्तों का विवेक किया, राग की दिशा घदछी, तथापि अभी तक पर लक्षी मिध्या-क्रान है। यदि अपने ज्ञान स्वभाव की ओर दलकर, निमित्तों

की ओर के राग का और पर उक्षी ज्ञान का निषेध करे तो अपूर्व भेदिवज्ञान प्रगट होता है और देव-गुरु-शास्त्र की ओर के राग को उथवहार कहा जाता है।

(१५२) वास्तव में व्यवहार कब होता है?

धर्म का प्रारम्भ कैसे हो उसकी यह बात है। संच्ये देव-गुरु-शस्त्र धर्म के निमित्त हैं। उन निमित्तों को पहि-चान कर कुदेवादि मिध्यात्व के निमित्तों की मान्यता छोड़े, उम्र जीव को देव-गुरु-शास्त्र के लक्ष से जो मति-श्रत ज्ञान हो वह भी अभी मिध्या मति-श्रुत है। सच्चे देव-गुरु-शास्त्र को स्त्रीकार किया उसने अभी तो व्यवहार से व्यवहार को माना है। निइचयम्बभाव के भान सहित जो व्यवहार हो वही सुच्चा व्यवहार है, परन्तु निइवयस्वभाव के भान रहित व्यवहार वास्तव में व्यवहार नहीं किन्तु व्यवहार से ट्यवहार है। यदि त्रिकालस्वभाव की प्रतीति प्रगट करके उस व्यवहार का निषेध करे तो, जिसका निषेध किया उसे निश्चय पूर्वक का व्यवहार कहा जाता है, और स्वभाव के भान पूर्वक उसे जाने तो वह ज्ञान में व्यव**हारनय** है; पंरन्तु राग को ही आदरणीय माने अथवा अकेले राग के छक्ष से ही उसे जाने तो वह ज्ञान मिध्याज्ञान है, उसे व्यवहार भी नहीं कहा जाता।

(१५३) भगवान होने की रीति

. सच्चे देव-गुरु-शास्त्र की श्रद्धा, दया-भक्ति इत्यादि शुभ परिणाम तथा द्रव्य-गुण-पर्याय की या नवृतत्व की भेद से श्रद्धा-वह सब व्यवहार है. और उसकी ओर ढळने वाला ज्ञान मिध्याज्ञान है। वह व्यवहार और उस ओर ढळने वाला ज्ञान मेरा स्वरूप नहीं है, एक रूप ज्ञाय करवभाव है वह में हूं—इस प्रकार मित-श्रुतज्ञान को स्वभाव में ढाळ-कर व्यवहार से पृथक हो और स्वभाव में एकता करे तब प्रमाणज्ञान होता है और उस जीव के मित-श्रुतज्ञान वह सम्यग्ज्ञान है। यह मित-श्रुत ज्ञान भी अतीन्द्रिय है, वह केवळज्ञान का कारण है। यह आत्मा स्वयं भगवान कैसे होता है ? उसकी यह रीति है।

(१५४) वस्तुस्वभाव वाणी या विकल्पगम्य नहीं है परन्तु ज्ञानगम्य है

जैसा वस्तु का स्वभाव है वैसा ज्ञान में जानने में देर नहीं छगती, परन्तु विकल्प से जानने में या वाणी द्वारा कहने में देर छगती है। वाणी से कहने में जितनी देर छगती है उतनी देर ज्ञान से समझने में नहीं छगती, कों कि वस्तुस्वभाव वाणी या विकल्गान्य नहीं है परन्तु ज्ञान-गम्य है। जिस प्रकार छङ्डू तैयार करने में देर छगती है, परन्तु छङ्डू का स्वाद छेने में देर नहीं छगती। उसी प्रकार पहले विकल्प से चैतन्यस्वभाव समझने में देर छगती है; परन्तु स्वभावोन्मुख होकर, विकल्प तोड़कर शुन्ज्ञान से अनु-भव करे तो उन्नमें देर नहीं छगती। इसिछए वाणी और विकल्प का छक्ष-आश्रय छोड़कर मित-श्रुतज्ञान को स्वभाव-सन्मुख करना वह आत्मा के अनुभव का उपाय है, और वही धर्म है। त्रिकाल चैतन्यस्वभाव है वह आत्मा है; मित-श्रुतज्ञान जितना आत्मा नहीं है-ऐसा समझकर पर्याय-दृष्टि छोड़कर अंतरस्वभाव में जो मित श्रुवज्ञान ढले उस ज्ञान को यहाँ आत्मा कहा है, क्योंकि वह ज्ञान आत्मा के साथ अभेद होता है। स्वभावोन्मुख होने से श्रद्धा-ज्ञाव-चारित्र की शुद्धता प्रति समय बढ़ती जाती है, उसका वर्णन इस सव विशुद्धज्ञान अधिकार में है।

शब्द ज्ञान नहीं है, स्पर्श ज्ञान नहीं है, इस प्रकार पांच इन्द्रियों के जो विषय हैं वे ज्ञान नहीं हैं, और उन शब्दादि विषयों के अवलम्बन से जो ज्ञान होता है वह आतमा नहीं किन्तु अचेतन है अर्थात् पर लक्ष से होने वाला जो मितज्ञान है वह मिथ्याज्ञान है-इस प्रकार मितज्ञान की बात की है। अब, श्रुतज्ञान सम्बन्धी बात करते हैं।

## 🕸 कर्म से ज्ञान का भिन्नत्व 🍪

'कर्म ज्ञान नहीं है; क्यों कि कर्म अचेतन है; इसिलिए ज्ञान का और कर्म का व्यतिरेक है।' कर्म सूक्ष्म पदार्थ है वह इन्द्रियों का विषय नहीं है, इससे इंद्रिय-मितज्ञान से वह ज्ञात नहीं होता, परन्तु मन द्वारा होने वाले मित पूर्व अत्रज्ञान से वह ज्ञात होता है।

(१५५) ज्ञान किसे कहा जाये?

े वे कर्भ तो अचेतन हैं, उन में ज्ञान नहीं है; और उन-अचेतन कर्मों के छक्ष, से जो ज्ञान होता है वह भी यथार्थं ज्ञान नहीं है। यहाँ आचार्यं भगवान ऐसा समझाते हैं कि शब्द, रूप तथा कर्म आदि पर प्दार्थों के लक्ष से ज्ञान का जो विकास होता है अथवा मन्द वपाय होती हैं वे दोनों आत्मा नहीं हैं—ज्ञान नहीं हैं किन्तु अचेतन हैं; उनसे धर्म नहीं होता। त्रिकाल आत्मस्वभाव के साथ एकता करके जो ज्ञानअवस्था प्रगट हो वही सच्चा ज्ञान है, उससे धर्म होता है।

आतमा में क्रोधादि विकार होता है; वे क्रोधादि आतमा का स्वभाव नहीं हैं, इससे उन भावों में कोई अन्य पदार्थ निमित्तहर होता है, वह पदार्थ कम है; इसप्रकार युक्ति से भौर भागम के कथन से श्रुतज्ञान द्वारा कमों को मानना चाहिए। जो कमीदि का अस्तित्व ही नहीं मानते उन जीवों की यहाँ बात नहीं है; लेकिन यहाँ तो कहते हैं कि आतमा का आश्रय छोड़कर जो ज्ञान कम को जानने में रुके वह अचेतन है। कम के लक्ष से जो कम को जानने का विकास हुआ वह आतमा का स्वभाव नहीं है। कम मुझे बाधक होते हैं—ऐसा जिसने माना है उसका कम को जानने वाला झान अचेतन है।

(१५६) कर्म का ज्ञान मोक्ष का कारण नहीं है,
परन्तु आत्मस्वभाव का ज्ञान मोक्ष का कारण है
अज्ञानी कहते हैं कि पहले आत्मा का नहीं किन्तु कर्म का ज्ञान करना चाहिए। यहां आचार्यभगवान कहते हैं कि,
कर्म के ज्ञान पर धर्म का माप नहीं है। कर्म को जानने

से धर्म नहीं होता। मंद कषाय से कर्म के लक्ष से जो ज्ञान हो वह भी मिध्या श्रुतज्ञान है, इससे अचेतन है। कर्म को तथा उसका कथन करने वाले केवली भगवान को, गुरु को और शास्त्र को माने वहां तक भी मिध्याश्रुत है क्योंकि उस ज्ञान ने पर का आश्रय, किया है; उस ज्ञान ने स्वभाव में एकता नहीं की है परन्तु राग में और पर में एकता की है। स्वभाव में एकता नहीं है, परन्तु विकार में एकता की है। स्वभाव में एकता नहीं है, परन्तु विकार में एकता किर निगोददशा होगी, परन्तु वह ज्ञान आत्मा में एकता करके केवलज्ञान की ओर नहीं ढलेगा। पूर्ण चैतन्यस्वभाव का आश्रय करके जो श्रुतज्ञान होता है वह आत्मा में एकता करके, क्रमशः चुद्धि प्राप्त कर केवलज्ञान प्रगट करता है।

आठों प्रकार के कर्म अचेतन हैं, और उन अचेतन के लक्ष से होने वाला ज्ञान भी अचेतन है। आत्मा परिपूर्ण चैतन्यस्यरूप हैं, उसके द्रव्य-गुण तो त्रिकाल एकरूप हैं, उस में कर्म की अपेक्षा नहीं है; परन्तु वर्त मान पर्थाय में एक समय पर्य त का विकार है, उस में कर्म निमित्तरूप है, इससे विकार का और कर्म का एक समय पर्य त का निमित्त-नैमित्तिक सम्बंध है। जिस प्रकार सोने के साथ हथीड़ी का संबंध नही है, हथीड़ा कहीं सोने को उत्पन्न करने में निमित्त नहीं हैं, हथीड़ा कहीं सोने को उत्पन्न करने में निमित्त नहीं हैं, हथीड़ा कहीं सोने को चाट (आकार) होता है उस में वह निमित्तरूप है। निक्षय से तो उस आकार का कारण सोना ही है, परन्तु व्यवहार से उस आकार और हथीड़ी का निमित्त-नैमित्तिक सम्बन्ध है।

उसी प्रकार आत्मा में त्रिकाली द्रव्य-गुण के साथ कम का सम्बन्य नहीं है परन्तु वर्तमान अवस्था के साथ ही निमित्त- निमित्तिक सम्बन्ध है—ऐसा जानना चाहिए। परन्तु यदि कम का लक्ष रखकर ही ऐसा जाने तो सम्यक् श्रुतज्ञान नहीं होता अर्थात् धम नहीं होता। 'त्रिकाली चैतन्यस्वभाव कर्म से और राग से मिन्न है, क्षणिक पर्याय जितना भी नहीं है—ऐसा जानकर उस स्वभाव के साथ एकता करने से जो ज्ञान हो वह सम्यग्ज्ञान है। वह ज्ञान कर्म को जानते समय अपने ज्ञानस्वभाव के साथ एकता रखकर जानता है इससे हस समय भी उसे ग्रुद्धता की ही वृद्धि होती है, -इसका नाम धर्म है। ऐसा स्वभावोन्मुख होता हुआ ज्ञान ही इस आत्मा को मुक्ति का कारण है, उस ज्ञान से ही यह आत्मा स्वयं भगवान—परमात्मा होता है।

# (१५७) विवेक

अहो, एक मक्खी भी मिश्री और फिटकरी के स्वाद का विवेक करके, फिटकरी को छोड़ती है और मिश्री का स्वाद छेने के छिए चोंटती है; तो फिर जिसे अपना कल्याण करना है ऐसे जीव को, अपना त्रिकाछी स्वभाव क्या है और विकार क्या है—इसका बरावर विवेक करना चाहिये। त्रिकाछी के छक्ष से शांति होती है और क्षणिक पर्याय के छक्ष से आकुछता होती है,—इस प्रकार उन दोनों का भेद जानकर, यदि पर्याय से हटकर त्रिकाछी स्वभाव की ओर श्रुत-कान उन्मुख हो तो स्वभाव के आनन्द का स्वाद आये, और चाहे जैसे प्रतिकूल संयोग के समय भी वह ज्ञान स्वभाव

(१५८) कौनसा ज्ञान आत्मा के साथ अभेद है।ता है ?

कर्म अचेनन है, उसमें ज्ञान नहीं है, वह कुछ जानता नहीं है; उस कर्म के छश्च से जो पुण्य-पाप हो अथवा जो ज्ञान हो उस ज्ञान की एकता आत्मा के साथ नहीं है परन्तु कर्म के साथ है—इससे वह मिध्या है, अचेतन है; उस का और आत्मस्वयाव का भिन्नत्व है।

े अहो ! आचार्य देव कहते हैं कि-त्रिकाल चैतन्यस्वभाव में ढलते हुए और पर लक्ष की ओर ढलते हुए ज्ञान में भिन्तता है; दोनों ज्ञानधाराएँ पृथक् हैं। जो ज्ञान पर का विचार छोड़कर स्वभाव के ओर की एकता करे वह आत्मा के साथ अभेद है, वह सम्यग्ज्ञान है; एस ज्ञान को यहाँ आत्मा ही कहा है। ऐसा सम्यग्ज्ञान प्रगट होने के पदचात् भी ज्ञान का जो अंश परोन्मुख होता है उसे और स्वभावो-न्मुख होते हुए ज्ञान को व्यतिरेक है-भिन्नता है। जिस धर्मात्मा के ऐसा सम्यग्ज्ञान प्रगट हुआ है उसे प्रति समयः स्व के ओर की ज्ञानधारा बढ़ती जाती है और पर के ओर की ज्ञानधारा घटती जाती है; जब कम को जानता हो उस समय भी उसे स्त्रभाव में ज्ञान की एकता बढ़ती जाती है और पर के ओर की ज्ञान की उन्मुखता कर्मा होती जाती है।

# (१५९) अधर्म और धर्म

अभी जिसके सच्चे देव-गुरु-शास्त्र की अद्धा का भी पता नहीं है वह तो तीत्र अधर्मी है। ग्रहा आचार्य देव कहते हैं कि जिसने तीत्र अधर्म रूप गृहीत मिध्यात्व को तो छोड़ दिया है और सच्चे देव-गुरु-श स्त्र को ही मानता है, तथा श्रुतज्ञान के तर्क को कर्म की ओर ढाछकर ज्ञान को वहीं स्थिर कर दिया है, किन्तु वहां से हटाकर स्वभाव की ओर नही ढाछता वह जीव मिध्या श्रुतज्ञानी है, अधर्मी है, उसके ज्ञान को हम अचेतन कहते हैं। चैतन्य स्वभावोन्मुख होने से जो ज्ञान होता है वह चैतन्यस्वरूप में स्थिर होता है. उसे हम चेतन कहते हैं; वही धर्म है।

प्रथम पूर्ण ज्ञानस्त्रभाव की श्रद्धा करके उसमें ज्ञान की एकता करके पर्वात उसी के आश्रय से पूर्णतया परिणितित होने से जिसे पूर्णज्ञानद्द्या प्रगट हुई है वह देव है; स्वभाव को श्रद्धा-ज्ञान करके पूर्णता की ओर ढठे वह गुरु है, और पूर्णता का उपाय बतलाने वाली उसकी वाणी श ख है। ऐसे देव-गुरु-शास्त्र की ओर का लक्ष करके जो रुका है वह भी मिध्याज्ञानी है, क्योंकि उसकी बुद्धि चैतन्य की ओर नहीं है। और जो छुदेव-छुगुरु-कुशास्त्र को सत्य मानता है उसे तो आत्मा के धर्म की पात्रता ही नहीं है। सच्चे देव-गुरु-शास्त्र का विवेक करके, स्व-पर का यथार्थ भेद-ज्ञान करे उसी को धर्म होता है। परोन्मुखता से इटकर स्वभावोन्मुख होकर स्वभाव में ज्ञान की एकता करने के

पइचात् वह धर्मी जीव पर को जाने उस समय भी उसे सर्व सम्यग्ज्ञान ही है। पर को जानते समय भी स्वभाव के आश्रय से ज्ञान की एकता बढ़ती जाती है, क्यों कि उस समय भी स्वभाव की एकता छोड़कर ज्ञान नहीं जानगा

(१६०) निश्चय और व्यवहार का सचा ज्ञान कब होता है ?

मति-श्रुतज्ञान को स्वभावोन्मुख करके द्रव्य में एकता करे वह निद्वय है, और स्वभाव की एकता पूर्व क सच्चे देव-गुरु-शास्त्र की प्रतीति व्यवहार है। व्यवहार को जानने से जो ज्ञान व्यवहार में ही रुका रहे वह ज्ञान व्यवहार से पृथक् नहीं हुआ है, अर्थान उस ने निद्वय और व्यवहार को पृथक् नहीं जाना है, इससे वहां व्यवहार भी सच्चा नहीं होता। ज्ञान व्यवहार को जानता अवदय है, परन्तु व्यवहार-ज्ञान जितना आत्मा नहीं है-ऐसा समझकर व्यवहार से पृथक् होकर अखण्ड ज्ञानस्वभाव की ओर उन्मुख हो तब श्रुतज्ञान प्रमाण होता है और तभी निद्वय-व्यवहार दोनों का सच्चा ज्ञान होता है।

जीव का जो श्रुतज्ञान सच्चे देव-गुरु-शास्त्र को जाने जस श्रुतज्ञान जितना ही जो आत्मा को माने और उसी पर ध्यान रखा करे परन्तु त्रिकाली ज्ञानखभाव की ओर न ढलें तो वह श्रुतज्ञान मिश्या है। उसे निर्चय और व्यवहार पृथ्क नहीं रहे किन्तु श्रुणिक को ही त्रिकालीहर मान लिया, अर्थात् व्यवहार को ही निर्चय मान लिया, उसे निर्चय

व्यवहार का सच्चा ज्ञन नहीं है। त्रिकालीस्वधार का आश्रय करकें जो ज्ञान ऐसा स्वीकार वरे कि—'इन देव—गुरु-काल से से मै पृथक् हूँ और उन्हें जानने वाला जो श्वणिक ज्ञान है। उतना भी मै नहीं हूँ'— तो वह सम्प्रकान है और उसे त्रिकांली स्वभाव का तथा वर्तमान पर्याय का यानी निर्वय— व्यवहार का सच्चा ज्ञान है।

## (१६१) ज्ञान की किया धर्म है

यहं धर्म की बात है; इस में अकेले ज्ञान की किया की बात है। आत्मा शरीर। दि से तो भिन्न ही वस्तु है, इससे आत्मा के धर्म में शरीर की किया कारणक्ष नहीं है, शरीर की किया के साथ आत्मा के धर्म का या अधर्म का सबध नहीं है, परन्तु ज्ञान की किया में धर्म — अधर्म है। अपने पूर्ण ज्ञानम्बभाव को स्वीकार करके उन्न के आश्रय से ज्ञान की जो किया होती है वह धर्म है। और स्वभाव को भूलकर क्षणिक ज्ञान जितना ही अपने को मानकर पर के आश्रय से ज्ञान की जो किया होती है वह अपर्म है। अन्तर क्षणिक ज्ञान जितना ही अपने को मानकर पर के आश्रय से ज्ञान की जो किया होती है वह अपर्म है। अन्तर से ज्ञान की जो किया होती है वह अपर्म है। अन्तर से ज्ञान की जो किया होती है वह अपर्म है। अन्तर से ज्ञान की जो किया होती है वह अपर्म है। अन्तर से ज्ञान की जो किया होती है वह अपर्म है। अन्तर से स्वान की जो किया होती है वह अपर्म है। ससे से स्वानि-श्रुकान पर के लक्ष से कार्य कर रहे हैं— इससे संभायिनमुख करना वह अपूर्व धर्म है, और वह मुक्ति का कारण है।

जपर २३४ वे कलश में कहा था कि-पर पदार्थों को जानने से उन के साथ एकत्व को मान्यता से अनेक प्रकार की विकारी किया उत्पन्न होती थी वह अधर्म था। अथवा

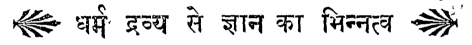
पर को जानने जितना ही मेरा ज्ञान है—ऐसा मानना भी पर में एकत्वबुद्धि ही है और वह अधर्म है। यहां से अब (इन पन्द्रह गाथाओं द्वारा कहा उस प्रकार) समस्त वस्तुओं से भिन्न किया गया ज्ञान—अर्थात् समस्त पर द्रव्यों से भिन्न चेतनस्वभाव को जानकर उस स्वभाव में ढला हुआ ज्ञान—अनेक प्रकार की अधर्म कियाओं से रहित है और एक ज्ञानकिया मात्र है, अनाकुल है और दैदी त्यमान वर्तता हुआ स्वभाव में लीन रहता है—यही धर्म है। अभी तक जो अनंत जीव संसार से पार होकर सिद्ध हुए हैं वे सब ऐसी स्वसन्मुख ज्ञानकिया के प्रताप से ही पार हुए हैं; वर्तमान में जो जीव पार हो रहे हैं वे इस किया के प्रताप से ही पार हो पर होंगे वे भी इसी ज्ञानकिया के प्रताप से ही पार होंगे।

#### (१६२) ज्ञान और कर्म का मेदज्ञान

कर्म और ज्ञान भिन्न हैं। ज्ञान आत्मा के साथ एक में के हैं और कर्म से पृथक है; वास्तव में कर्म और कर्म की ओर ढलता हुआ ज्ञान—वे दोनों आत्मा से पृथक हैं और अत्मा की ओर ढलता हुआ ज्ञान भी उन दोनों से पृथक । इस प्रकार कर्म और उस ओर ढलते हुए ज्ञान—दोनों से पृथक होकर स्वभाव को ज्ञाने तो ज्ञान और कर्म का भेदज्ञान हो। ऐसे भेदज्ञानपूर्व कर्म को ज्ञाना वह ज्ञान सच्चा कहलाता है, नहीं तो कर्म का ज्ञान भी सच्चा नहीं कहलाता।

(१६३) अंतरमंथन करने याग्य अद्भुत रहस्य निइचय और टगवहार भिन्न हैं, इससे निइचय की ओर ढउता हुआ ज्ञान व्यवहार की ओर ढउते हुए ज्ञान से पृथक् हैं। निइचय और व्यवहार दोनों का ज्ञान साधक जीव को होता है, परन्तु स्वभाव के आश्रय से प्रतिक्षण निइचयनय बढ़ता जाता है और व्यवहार नय दूर होता जाता है-अर्थात् स्वभाव की एकता की ओर ज्ञान की चन्मुखता बढ़ती जाती है और पर की ओर की ज्ञान की चन्मुखता दूर होती जाती है। इस प्रकार क्रमशः स्वभाव में सम्पूर्ण एकता होने से व्यवहार सम्पूर्ण दूर हो जाता है और केवल्ज्ञान होता है। स्वभावोन्मुख ज्ञान ही आत्मा है, वही ज्ञान सम्यक्त्व है, वही चारित्र है, वही सुख है। ज्ञान भारमा में अभेद होने से द्रव्य-पर्याय का भेद नही रहा इससे वह ज्ञान ही आत्मा का सर्वस्य है। अहो! आचार्य-भगवान ने आत्मा के अतरस्वभाव का रहस्य बतलाया है। इस रहस्य को समझकर अतरमथन करने योग्य है। मात्र अपर अपर से सुन ही नहीं लेना चाहिए, परन्तु बराबर धारण फरके, अन्तर में स्वयं विचार कर निण'य करना चाहिए। (१६४) जिज्ञासुओं का महाभाग्य!

पर की ओर के श्रुतज्ञान को स्वभावोन्मुख करना इन गाथाओं का प्रयोजन है। आचार देव क्रमशः सूक्ष्म बात छेते जाते हैं। प्रथम शब्दादि पदार्थों से ज्ञान को भिन्न बतलाया है, फिर कर्म से भिन्न बतलाया है; इस प्रकार रूपी पदार्थों की बात पूर्ण हुई। अब, चार अरूपी द्रवय हैं - उनसे ज्ञान का पृथम्ब बतलाते हैं। परचात् अंतर में जो सूक्ष्म अध्यवसान के भाव होते हैं उनसे भी पृथक् बतलाये गे। इस प्रकार सब से भिन्न बतलाकर अन्त में 'ज्ञान और आत्मा एकमेक है, उनमें किंचित् पृथक्त की शंका नहीं करना चाहिए' - ऐसा बतालकर अपूर्व स्वभाव की बात करे गे। जिज्ञासु जीवों के महाभाग्य से यह अपूर्व बात आई है। यह बात जो समझेगा उसका अविनाशी कर्याण हो जायेगा।



धर्म द्रव्य ज्ञान नहीं है, क्योंकि धर्म द्रव्य अचे-

(१६५) मिथ्याज्ञान दूर होकर सम्यग्ज्ञान कैसे होता है ?

इस जगत में सम्पूर्ण लोक-ट्यापक एक धर्मास्तिकायनाम का अरूपी द्रव्य सर्वज्ञ भगवान ने प्रत्यक्ष देखा है, और
शास्त्रों में उसका वर्णन है; उस धर्म द्रव्य को जो जीवा
स्वीकार न करे वह तो गृहीत मिध्याहिष्ट है, उसे तो देव—
शास्त्र—गुरु की भी श्रद्धा नहीं है; और जो जीव धर्म द्रव्य
के लक्ष से ही उसका ज्ञान करे वह जीव अगृहीत मिध्याहिष्ट है। आत्मा पूर्ण चैतन्यमय है, और धर्म द्रव्य तो अचेतन है, उसमें किंचित् ज्ञान नहीं है। उस अचेतन के आश्रय से जो ज्ञान होता है उस ज्ञान को भी यहाँ अचेन

तन सिद्ध किया है, क्योंकि वह ज्ञान चैतन्य के विकास की रोकने वाला है। स्वभाव का आश्रय करके जो ज्ञान प्रगट हो बह चेतन स्वभाव में मिलता है इससे चेतन है, और वह केवलज्ञान का कारण है। आत्मस्वभाव के ओर की उन्मुखता करने वाला ज्ञान और धर्मीस्तिकाय आहि परोन्मुखता वाला ज्ञान-दोनों पृथक् हैं। स्वभाव की ओर का ज्ञान तो मोक्ष का सामक है और पर की ओर का ज्ञान राग्वाला होने से बाधक है, इससे वह अचेतन है। त्रिकाली स्वभाव की ओर उन्मुख होकर चैतन्य में एक व करने वाला ज्ञान चैतन्यरूप है और मोक्षार्थी जीवों को रुही करना है। अनादि का मिथ्याज्ञान दूर होकर सम्यक् मति-श्रुतज्ञान कैसे प्रगट होता है उसकी यह रीति है। इसमें निइचय-व्यवहार का स्वच्टीकरण भी आजाता है। तिइचय के आश्रय से सम्यव्ज्ञान होता है और पर्याय के आश्रय से, राग के आश्रय से अथवा पर द्रव्य के आश्रय से तो मिथ्याज्ञान ही बना रहता है।

अनादि से जीव के मति-श्रुतज्ञान होता है और उम्र ज्ञान से इन्द्रिय द्वारा पुद्गल के शब्द-ह्वादि का ही प्रहण होता है, इनसे प्रथम उसकी बात की है। और फिर शास्त्र या गुरु के निमित्त से कर्म, तथा धर्म द्रव्य आदि को जानता है, इससे उसकी बात की है। सर्व ज्ञादेव के मार्ग के अतिरिक्त अन्य किसी स्थान पर इस धर्म-अधर्म द्रव्य की बात नहीं होती। इस समय धर्मास्तिकायादि द्रव्यों का अधिकार नहीं चल, रहा है इससे उन द्रव्यों की सिद्धि इस चाल विषय में नहीं की जा रहा है। इस समय तो, जो जीव सच्चे देव गुरु-शास्त्र को तथा छह द्रव्यों को स्वीकार करता है, परन्तु अभी पराश्रय में रुका हुआ है-वैसे जीव को मिध्याज्ञान दूर होकर सम्यक् मित-श्रुतज्ञान कैसे प्रगट होता है उसका यह वर्णन है। गृहीत मिध्यात्व दूर करने के परचान् अगृहीत मिध्यात्व कैसे दूर हो उसकी यह बात है।

# 🕸 ग्रधर्म द्रव्य से ज्ञान का भिन्नत्व 🏶

(१६६) धर्म द्रव्य की भांति अधर्म द्रव्य भी इस लोक में सर्वत्र व्यापक है, अह्मपी है। जीव या पुद्गल स्वयं गित करते हों उस समय धर्म द्रव्य निमित्तह्म है और गित करने के पश्चात् स्थिर हों उस समय अधर्म द्रव्य निमित्तह्म है। यह अधर्म द्रव्य ज्ञान नहीं है, क्यों कि अधर्म द्रव्य अचेतन है; इससे ज्ञान और अधर्म द्रव्य भिन्न हैं। उपर धर्मास्तिकाय द्रव्य की भाति रहाँ भी समझ लेना चाहिये।

# ★ काल द्रव्य स ज्ञान का भिन्नत्व ★

काल द्रव्य ज्ञान नहीं है, क्यों कि काल द्रव्य अचेतन है; इसलिये ज्ञान और काल भिन्न हैं। समस्त लोक में एक एक प्रदेश में एक एक कालाणु द्रव्य स्थिति है; यह काल द्रव्य अरूपी और स्वतंत्र अचेतन पदार्थ है। पदार्थों के परिणमन में यह निमित्त है। (१६७) ज्ञान और काल का मेदज्ञान किसे होता है ?

ऐसे काल द्रव्य को जो दुगग्रह से स्वीकार ही नहीं करते वे तो अज्ञानी हैं ही; परन्तु जो कालद्रव्य को दुरायह से स्वतंत्र नहीं मानते और उपचरित मानते हैं वे भी गृहीत मिथ्याद्याद्वि हैं, उन्हें ज्ञान और काल का भेदविज्ञान नहीं होता; वास्तव में उन्होंने स्वकाल का पुरुषार्थ ही स्वीकार नहीं किया है। अपने आत्मा की निर्माछ परिणति स्वनाल है, उस स्व हाल में निमित्तरूप एक पर काल (काल द्रव्य) है। जिसने आत्मा में स्व हाळ का पुरुषार्थ देखा हो उस जीव को निमित्तरूप खतांत्र काल द्रव्य का स्वीकार भी होता ही है। परन्तु कोई जीव मात्र काल द्रव्य की उन्मुखता में ही रुका रहे और अपने सम्पूर्ण ज्ञानस्वभाव को ओर उन्मुख होकर स्वभाव की श्रद्ध'-ज्ञान न करे तो वह अज्ञानी हैं; उस का कालद्रवय का ज्ञान वास्तव में आत्मा नही है परन्तु अचेतन है, उसे ज्ञान और काल का भेदिवज्ञान नहीं है।

(१६८) स्वभाव के आश्रय से सम्यग्ज्ञान, और काल के आश्रय से मिथ्याज्ञान

'काल पके तब मुक्ति होती है'-ऐसा जो माने उस के ज्ञान की उन्मुखता अपने स्वभाव की ओर नहीं है, परन्तु काल द्रव्य की ओर है; इससे उस का ज्ञान मिध्या है। उस ने ज्ञानस्वभाव का आश्रय नहीं किया परन्तु काल द्रव्य का आश्रय लिया है-अर्थात् काल और ज्ञान का भेद्रज्ञान नहीं-

किया, परन्तु काल द्रव्य के साथ एक्त्वबुद्धि की **है**, वह मिथ्यात्व **है**।

'काल पके'-इस का अर्थ क्या शकाल द्रव्य में तो तीनों-काल एक समान अवस्था होती रहती है। जीव स्वयं काल की ओर का लक्ष छोड़कर स्वभागेन्मुख हुआ, इससे शुद्धदशा प्रगट हुई, -बही स्वकाल पक्ष है। काल द्रव्य की ओर का विचार करने में ही जो ज्ञान कके वह आत्मा नहीं है। पर की ओर के लक्ष से जो मित-श्रुतज्ञान होते हैं वह मिध्या-ज्ञान है। वर्जभान ज्ञान किस के भाषार से होता है शक्हीं काल द्रव्य के आवार से नहीं होता, परन्तु त्रिकाली ज्ञानस्वभाव के आधार से होता है; जो वर्जमान ज्ञान, त्रिकाली स्वभाव का विश्वास न करे वह ज्ञान अचेतन है-जड़ है। प्रति समय आत्मा का स्वभाव परिपूर्ण है, उस की श्रद्धा-ज्ञान करके उसके आश्रय से जो ज्ञान हो वह सम्यन्ज्ञान है।

इस जगत में काल द्रव्य है और उप्ने व्यवहार से ज्ञान जानता है। परन्तु काल द्रव्य के ज्ञान को सच्चा व्यवहार क्ष्य कहा जाना है ? त्रिकाली ज्ञानस्त्रभ व में ढलकर सम्यक् मित-श्रुतज्ञान प्रगट करे तो कालद्रव्य के ज्ञान को व्यवहार कहा जाता है। ऐपा त्रिकाली ज्ञानस्त्रभाव समझे बिना त्रत या महात्रत नहीं होते। आत्मा का ज्ञानस्त्रभाव कैसे प्रगट होता है ? इसे समझे बिना धर्भ नहीं होता। जीव, पुद्गल, धर्मात्ति, अधर्मास्ति, आकाश और काल-यह लह द्रव्य हैं, उन्हें कहने वाले देव-शाल-गुरु हैं; उन्हें स्वीकार करे वहाँतक भी मिथ्याज्ञान है।

(१६९) ज्ञानी को स्वाश्रय से म्रिक्ति का विश्वास

'पुरुषार्थ' के बिना कालल्लाच्य से मुक्ति होती है, अथवा कर्म की स्थिति घटे तब सम्यक्त्व होता है, अथवा अद्ध-पुद्रटपरावर्तन के अन्दर का संसार रहे तब सम्यक्त्व होता है'-इस प्रकार पराश्रय से मानने वाला जीव अपने स्वभाव में नहीं ढला है। उसका ज्ञान मिध्या है। उसे सच्चा व्यवहार भी नहीं है। सम्यग्द्रव्टि जीव अपने स्वभाव की ओर ढलने से ऐसा जानता है कि मुझे अब अल्प संसार है, एक-दो भव में अब संसार पूर्ण होना है और मुक्ति मिलना है; और भगवान ने भी सम्यग्हिन्ट को अर्द्ध पुद्गल-परावर्तन के अन्दर संसार कहा है। इस प्रकार अपने आत्मा की ओर उन्मुख होकर स्वभाव की प्रतीति पूर्वक शास्त्रों के कथनों को समझता है। 'भगवान ने शास्त्र में कहा हैं इसिलिए मुझे संसार नहीं हैं'—इस प्रकार पराश्रय से न लेकर, 'में अपने स्वभाव में ढळा हूँ इसलिए मुझे अब संसार नहीं है'-ऐसा स्वाश्रय से ज्ञानी को निःश क विश्वास होता है।

(१७०) गृहस्थ का छोटे से छोटा अपूर्व धर्म

सम्यक्त प्राप्त करने के पदचात् कोई उत्कृष्टह्नप से अर्द्ध पुद्गलपरावर्तन तक संसार में परिश्रमण करता है— ऐसा शास्त्र में कहा है; इससे कोई ऐसा माने कि मुझे भी सम्यक्त प्राप्त करने के पदचात् अर्द्ध पुद्गलपरावर्तन संसार में श्रमण करना रहा होगा ?' तो ऐसा मानने वाला

जीव मिध्याद्य है, उसे अपने आत्मा की श्रद्धा ही नहीं है। अद्धेपुद्ग उपरावर्तन में तो अनंत भव हो जाते हैं। ं जो अपने स्वभाव में ढला हो उसे अनंत भव होने की शंका नहीं होती, और उसे अनंत भव होते ही नहीं। शास्त्र में तो सम्यक्त प्राप्त करने के पदचात् कोई जीव च्युत हो जाय तो उसे अर्द्ध पुद्गळपरावर्तन से अधिक काल तक संसार होता ही नहीं-ऐसा बतलाकर सम्यक्त का महात्म्य किया है। शास्त्र के शब्द और वाणी तो पुद्गल हैं, काल द्रव्य जड़ है, उसके लक्ष से आत्मा का ज्ञान नहीं होता। चैतन्यस्वभाव में ढलने से काल और कर्म-सबका लक्ष छूट गया और स्वभाव में एकता करने वाला सम्यक्तान प्रगट हुआ। राग से छूटकर ज्ञान अपने स्वभाव में लीन हुआ; रागरहित परिपूर्ण ज्ञानस्वभाव की श्रद्धा और ज्ञान हुआ--यही सम्यग्द्रव्टि गृहस्थ का पहले से पहला और छोटे से छोटा प्रार भिक्त अपूर्व धर्म है।

#### [ ७ ]

💃 वीर सं. २४७४ भाद्रपद शुक्रा २ रिवनारं 💃



¥ श्री श्रुत देवता जयवंत हो!

★

भगवान श्री कुंदकुंदाचार्य देव को नमस्कार हा!

\* श्री गुजराती प्रवचनसार परमागम-प्रकाशन दिनः \*

(१७१) प्रवचनसार का गुजराती अनुवाद और उस के अनुवादक

आज यह प्रवचनसार दो हजार वर्ष के पश्चात् गुजराती भाषा में प्रकाशित हो रहा है। आज से लगभग दो हजार वर्ष पूर्व भगवान श्री कुन्दकुन्द।चार्य देव ने समयसार-प्रवचनसार-ित्यमसार इत्यादि महान शास्त्रों की रचना करके इस भरत- क्षेत्र में श्रुत की अपूर्व प्रतिष्ठा की थी, उसके पश्चात् लगभग एक हजार वर्ष बाद श्री अमृतचंद्राचार्य देव हुए, उन्होंने समयसार, प्रवचनसारादि शास्त्रों की संस्कृत टीका की रचना करके उसके गम्भीर भावों को खोला। उसके पश्चात् आज से

लगभग १५० वर्ष पूर्व जग्पुर निवासी पं० जग्चन्द्रजी ने समयसार का हिंदी अनुवाद किया था। करीव आठ वर्ष पहले समयसार का गुजराती अनुवाद प्रकाशित हुआ है; वह अनुवाद भाई श्री हिमतलाल जेठालाल शाह (B. Sc.) ने किया है। श्री प्रवचनसार परमागम के कितने ही साधारण भाव छेकर श्री पांडे हेमराजजी ने हिंदी में बालावबोध भाषाटीका की थी; पर तु उसमें मूळ टीका के पूरे भाव नहीं थे। इस समय यह प्रवचनसार अक्षरशः गुजराती भाषा में अनुवाद सहित इस हिन्दुस्तान में दो हजार वर्ष बाद प्रकाशित हुआ है, यह महा प्रभावना का कारण है। यह अक्षरशः अनुवाद हिंमतभाई ने किया है; इस से उन का इस संस्था पर और जिज्ञासु जीवों पर उपकार है...उन्होंने प्रवचनों के अवण-मनन से और अपने अद्धा-वैराग्य-उत्धाह और रुचि से प्रवचनसार के अक्षरशः अनुवाद का जो कार्य किया है उसका के ई मूल्यांकन नहीं हो सकता; उन्होंने तो अपने आत्महित के लिए यह कार्य किया है।

#### (१७२) समझने वाले जीवां का महाभाग्य

आज दोज और रिववार है। दोज अर्थात् चंद्र, और रिव अर्थात् सूर्यं। इस संस्था से संबंधित अनेक प्रसंगों में रिववार और दोज आती है। आज महा मांगलिक प्रसंग का दिन है; भगवान श्री कुंदकुंदाचार्यंदेव का यह प्रवचनसार आज हिंदुस्तान में महान अपूर्व श्रुतप्रभावना के लिए प्रकािश्तत हुआ है, और वह समझने वाले जीवों का महाभाग्य

और पात्रता सूचित करता है। ऐसे प्रवचनसार का योग मिला यह महाभाग्य है, यह पूर्व का पुण्य है। इसके भानों को अतर में समझना वह महान पात्रता है, उस में अपना वर्तमान पुरुषार्थ है। इस प्रकार पुण्य और पुरुषार्थ की सिध है।

(१७३) प्रवचनसार अर्थात् दिव्यध्वनि का सार श्री सर्वज्ञदेव की दिव्यध्विन को प्रयचन कहते हैं; उसका सार इस परमागम में भरा हुआ है. इससे इस का नाम प्रवचनसार है। सर्वज्ञ भगवान की दिव्यध्वनि में से यह शास्त्र प्रगट हुआ है। महाविदेह क्षेत्र में विराजमान तीथ"-कर देव श्री सीमधर स्थामी के समवशरण में कुद्कुंदा-चार्यदेव गये थे और वहाँ धाठ दिन रहकर भगवान की दिव्यध्वनि श्रवण की थी। उसके सार**रूप और भगवान** महाबीर की परंपरा से प्राप्त हुए ज्ञान के द्वारा श्री कुंद-कुंदाचार्य देव ने इस शास्त्र की रचना की है। इस शास्त्र के कथन अक्षरशः सत्य हैं, परम सत्य हैं; यदि सर्वज्ञ भगवान का ज्ञान पलट जाय तो इस श के अक्षर अन्यथा हो सकते हैं। और भगवान कुन्दकुन्दाचार्यंदेव सीमंधर भगवान के पास गये थे यह बात निःस देह ऐसी ही है।

(१७४) श्रुत की महाप्रतिष्ठा करने वाले

विभु कुंदकुंद

महाविदेह में जाकर आठ दिन तक दिव्यध्विन का श्रवण करके कुंद्कुंदाचाय देव अपने आत्मा में अपूर्व ज्ञान छे आये। प्रथम, खयं मुनिद्द्या में तो थे ही, और महाबीर स्वामी की परंपरा से प्राप्त हुआ ज्ञान भी था; परन्तु सीमं धर भगवान के पास जाने से उनके ज्ञान की निर्मालता अत्यंत बढ़ गई, और श्री समयसार, प्रवचनसार, नियम सारादि शास्त्रों की रचना करके उन्होंने इस भरतक्षेत्र में श्रुतज्ञान की महा प्रतिष्ठा की। वह श्रुत इस समय अधिकांश प्रगट होता जा रहा है, और वर्तमान में जीवों को भी वैसे भाग्य का योग है। चंद्रगिरि पर्वंत के शिलालेख में लिखा है कि 'जिन पवित्र आत्मा ने भगतक्षेत्र में श्रुत की प्रतिष्ठा की है, वे विभु कुंद्कुंद इस पृथ्वी पर किससे वंद्य नहीं हैं?'

# (१७५) मोक्ष के भाजन

साक्षात् तीर्थं कर भगवान अपनी दिव्यध्वनि से जो कहते हों उसमें, और इस प्रवचनसार में श्री कुंदकुं दाचार देव जो कुछ कहते हैं उसमें किंचित् अन्तर नहीं है; जो उसमें अन्तर माने वह मिध्यादृष्टि है। जिसके आत्मा में पात्रता न हो उसे यह बात नहीं जमती, और जो पात्र आत्मा होंगे उन्हें अवश्य यह बात रुचेगी। जिन्हें यह बात रुचेगी वे अल्पकाल में मोक्ष के भाजन हैं, और वे जीव अल्पकाल में अपनी परमात्मदशा को वरेंगे—इसमें कोई सन्देह नहीं है। इस समय यह जो समयसार—प्रवचनसारादि का महान योग बना है वह अमुक आत्माओं के अपूर्व संस्कार और पात्रता को बतलाता है।

(१७६) प्रवचनसार के अनुवाद की अपूर्वता

भगवान श्री कुंदकुदाचार्य देव के समयसार-प्रवचनसारादि परमागम को प्रभावना इस समय खूव हो रही है। वि० सं० १९९७ में समयसर गुजराती भाषा में प्रिसद्ध हुआ और उसकी दो हजार प्रतियां थोड़े ही समय में खप गई। उसका गुजराती अनुवाद भी श्रो हिंमतभाई ने किया था, उसमें तो प'डित जयच'द्रजी के हिन्दी अनुवाद का बुछ अधार था; परन्तु इस प्रवचनसार का गुजगती अनुवाद तो मूछ गाथा-टीका पर से बिल्कुल नग ही करना था, इससे इसमें भारी परिश्रम हुआ है। उन्होंने भारी बुद्धि और परिश्रम से यह कार्य समाप्त किया है। मूल गाथा और टीका के पूरे भावों की सभाल रखकर अक्षरशः अनुवाद किया है। आवरयक्त'-नुसार भावार्थ और फुटनोट छिखकर अत्यन्त स्पष्ट किया है। इनके अतिरिक्त मूल गाथा का गुजरानी हरिगीत भी बहुत सुदर किया है। यह प्रवचनसार अपूर्व वस्तु है, अभी तक देशभाषा में अक्षाश: अनुवादकर्ता कोई नहीं निकला, और यह प्रनथ यहां से तैयार हुआ है, वह किसी अपूर्व प्रभावशाङी योग से बना है।

(१७७) प्रवचनसार के रचियता और उनकी महिमा
प्रवचन अशीत वीतरागदेव की दिव्यध्वित का सार।
इस प्रवचनसार में चारित्र की मुख्यता से वर्णन है। जिस
प्रकार शरीर की शोभा में तिलक है, उसी प्रकार आत्मा की
मुक्ति के मार्ग पर चलने वाले साधक जीवों को यह
प्रवचनसार तिलक के समान है।

प्रवचनसार के प्रारम्भ में ही श्री कुंदकुंदाचाय भगवान कहते हैं कि-'मैं, जिससे मुक्ति प्राप्त हो ऐसे साम्यभावरूप चारित्र को अंगीकार करता हूँ। आत्मा के परम उपशम-रस को धारण करता हूँ। अहो, आचार्य देव का यह कथन तो अक्षरशः सत्य है। स्वयं को वैसी चारित्रदशा वर्त रही थी उस समय यह शास्त्र छिखा गया है। इस शास्त्र में मुख्य-तया दर्शन-ज्ञान पूर्वक के चारित्र का वर्णन है। कथन में ज्ञानप्रधानता है। एकद्म आत्मम्बरूप के अनुभव की लीनता होने पर तीन कषायों के नष्ट होने से चारित्रद्शा प्रगट होती है-उसकी इसमें बात है। और ऐसी चारित्रदशा में झूरते हुए महामुनि का यह कथन है। इस परमागम के भावों का रुचि पूर्वक स्वीकार करने में अनंत तीथ कर-सर्वज्ञ-संतो और ज्ञानियों की स्वीकृति आजाती है और इसके एक अक्षर की भी अस्वीकृति, अनंत तीर्थं करों-सर्वज्ञों - संतो और ज्ञानियों की अस्वीकृति करने जैसी है। इसका स्वीकार क ने वाला कौन है ? जिसे अपने भावों में भली भांति जम गया है, वही 'हा' करता है। इस कथन का स्वीकार करना,-ऐसा कहना व्यवहार में विनय से है, परन्तु वास्तव में तो इसका स्बीकार करने वाले ने इसके वाच्यभूत अपने ज्ञान और सुख से परिपूर्ण स्वभाव की ही 'हां' कह कर उसका आदर किया है। वह जीव अल्पकाल में पूर्ण ज्ञान और सुखमय द्शा को प्राप्त करता है।

(१७८) अरिहंत भगवान को जो विहारादि , क्रियाएँ हैं वह क्षायिकी क्रिया है इस शास्त्र की ४५ वीं गाथा में 'केवळी भगवान कैसे होते हैं वह बात आचार देव कहते हैं। केवली भगवान के आहागदि - तो होना नहीं है, परन्तु योग के कंपन के निमित्त से बिहार, आधन, स्थान और दिव्यध्वनि विना इच्छा के होते हैं। यहा ऐसा सिद्ध करना है कि अरिहंतों को वह योग का कम्पन या विहारादि बध का कारण नहीं हैं, परन्तु मुक्ति का कारण है। योग का परिणमन प्रति समय क्षायिक भाव में मिलता जाता है। योग के कंपन के निमित्त से कम बंधन तो नहीं होता किन्तु अरुप क्षायिक भाव बढ़ता जाता है। योग का क'पन होने पर भी मोह के अभाव के कारण पारिणामिक भाव में और क्षाधिक भाव में ही वृद्धि होती जाती है, इसिछए योग का कंपन और विहारादि कियाएँ औदयिक किया नहीं परन्तु क्षायिकी क्रिया है। अहो, इसमें अंतर्राप्ट की अपूर्व बात है, केवलज्ञानी की वाणी का रहस्य है। योग का कंपन केवली भगवान के निर्म छता को ही वृद्धि करता रहता है, -यह बात पर्याय-बुद्धि वाला जीव नहीं समझ सकता अध्यात्मदृष्टि-अंत हं ष्टि वाला कोई जीव समझता है, दूसरों को उसमें मेल नहीं बैठता। और जो यह बात समझ छे उसे क्षायिक भाव प्रगट हुए बिना न रहे।

'अरिहंत भगवान को योग का कपन, विहार, दिव्य-ध्वनि इत्यादि होते हैं, वह बंध का कारण नहीं है, परन्तु मुक्ति का कारण है—इससे वह क्षायिकी किया है।' इस प्रकार अरिहंत भगवान को बात ४५ वीं गाथा में चलती थीं और भावार्थ वाकी था, वहीं वीच में वरावर यह प्रयचनसार

की प्रभावना का प्रसंग बना है। तीर्थ करों के उपदेश की और विहार की बात चलती.थी वहाँ इस प्रवचनसार की प्रभावना का उदय हुआ है-यह बात भी कुछ योग की सूचना देती है।

# (१७९) प्रवचनसार के अभ्यास का फल

जो जीव कुन्दकुन्दाचार्य भगवान के इन समयसार-प्रवचनसार इत्यादि परमागम शास्त्रों का सद्गुरुगम से महिमा लाकर, स्वच्छदंता को छोड़कर आत्महित की बुद्धि से और-'इस में अपूर्व स्वशाव की बात है'-इस प्रकार स्वभाव के लक्ष से निरंतर अभ्यास करेगा वह अल्पकाल में परमन्द को प्राप्त करेगा और स्वयं ही अतीं द्रियज्ञान और आनंदरूप हो जायेगा।

X

(यहा तक श्री प्रवचनसार संबंधी व्य ख्यान हुआ। अब, चालू अधिकार-समयसार गा० ३९० से ४०४ पर का व्याख्यान प्रारम्भ होता है।)



# 🍁 त्राकाश त्रौर ज्ञान का भिन्नत्व 🍁



आकाश ज्ञान नहीं है, क्यों कि वह अचेतन है इसलिए ज्ञान और आकाश का भिन्नत्व है। समस्त द्रव्यों से ज्ञान को पृथक् बतलाते बतलाते अब, अंतिम आकाश द्रव्य की बात आयी है। प्रदेश की अपेक्षा से आकाश सब

से बड़ा द्रव्य है। आकाश अनंतादेशी अरूपी है; वह इन्द्रियज्ञान द्वारा ज्ञात नहीं होता, परन्तु श्रुतज्ञान का विषय है।

(१८०) जो ज्ञान स्वभाव को स्वीकार नहीं करता वह अधर्म है और स्वीकार करे वह धर्म है।

आकाश और ज्ञान मिन्न हैं—ऐसा समझने से अपना ज्ञान आकाश को ओर न जाकर अपने स्वभाव की ओर आता है। आत्मा का ज्ञानस्वभाव है, उस की वन मान पर्याय प्रत्येक समय होती हैं; वह ज्ञानपर्याय कहीं बाह्य में अपनत्व मानकर ककती हो—उसे स्वभावोनमुख करना वह धर्म है। जो ज्ञान बाह्य की (आकाशादि पदार्थों की) बात को स्वीकार करता हो परन्तु स्वभाव को स्वीकार न करता हो वह अज्ञान हैं—अधर्म हैं, और जो ज्ञान अंतरस्वभाव को स्वीकार करके उस में एकाय हो वह सम्यग्दशंन—ज्ञान—चारित्र की एकतारूप मोक्षमार्ग है, वह धर्म हैं।

(१८१) साधक जीव को सम्यक्मित-श्रुतज्ञान सोक्ष का कारण है

प्रत्येक आत्मा शरीर से भिन्न, त्रिकालस्थायी ज्ञानस्वभावी है, उस के ज्ञान की अवस्था में पांच प्रकार होते हैं—मित, श्रुत, अवधि, मनःपर्यं य और केवल्ज्ञान। उन में से किस ज्ञान से धर्म होता है ? अथवा कौन-मा ज्ञान मोक्ष का कारण होता है ? केवल्ज्ञान तो साधक जीव को होता नहीं है, अवधि और मन.पर्यं य ज्ञान पर को ही जानते हैं, इससे वे वास्तव में मोक्ष के कारण नहीं हैं। अब, मित और

श्रुतज्ञान प्रत्येक छद्मध्य जीव के होते हैं; वे मित-श्रुतज्ञान आत्मा को छोड़कर पर को जानने में रुकें तो वह अधर्म है। पर को जानने में रुकता है उस मित-श्रुतज्ञान को आत्मा का स्वरूप माने तो अज्ञान है-ज़ुमित-ज़ुश्रुत है। और वह ज्ञान पर का छक्ष छोड़कर अपने ज्ञिकाल आत्मस्वभाव की ओर उन्मुख होकर उस के अवग्रह-ईहा-अवाय-धारणा करें तो वह सम्यन्ज्ञान होता है, यह सम्यक्मित-श्रुतज्ञान धर्म है और वह मोक्ष का कारण है।

# (१८२) धर्म का अपूर्व प्रारम्भ

जो ज्ञान शब्दादि को जाने उतना ही मैं नहीं हूँ, मैं अंतर में परिपूर्ण स्वभाव हूँ-इस प्रकार अन्तरसन्मुख होकर अवग्रह करे अर्थात् ज्ञान में स्वभाव का ग्रहण करे, ज्ञान को स्वभावसन्मुख करे-वह आत्मोन्मुख मितज्ञान की छोटी से छोटी प्रथम अवस्था है, और वही धर्म का अपूर्व प्रारम्भ है।

# (१८३) अपूर्व वस्तु-आत्मा के। समझ लेना

देखों भाई! आत्मस्त्रभाव को समझ लेना ही अपूर्व वस्तु है। अनंतकाल में सब कुछ किया है परन्तु अपना आत्मस्त्रभाव क्या है वह नहीं समझा। इस जीवन में यही करने योग्य है, इस के बिना जीवन में जो कुछ करे वह सब व्यर्थ है-आत्मा को संसार का कारण है। अनंत हाल से आत्मा को नहीं समझा है, इससे उस के लिए अपार रुचि होना चाहिए। रुचि के बिना पुरुषार्थ प्रगट नहीं होता।

(१८४) रुचिपूर्वक प्रयत्न करे तो अल्पकाल में आजाये

आत्मा सूक्ष्म-अरूपी वस्तु है। उपका द्रव्य सूक्ष्म, उसके गुण सूक्ष्म और उसकी पर्यायें भी सूक्ष्म हैं, और सूक्ष्म की समझ भी सूक्म ही होती है- उछमें कुछ नवीनता नहीं है। इसलिए रुचिपूर्व क अपने ज्ञान को सूक्ष्म और स्थिर करके अभ्यास करना चाहिए। आत्मा सूक्ष्म है इसिछिए उस को समझने में भारी पुरुषाथ की आवश्यक्ता है-इस प्रकार पुरुषार्थ की उपता कराने के छिए सूक्ष्म कहा है। परन्तु 'आत्मा तो सूक्ष्म हैं इसिछए अपनी समझ में नहीं आयेगा'-ऐसा नहीं मानना है। जिन्हे आत्मा की रुचि हो उन प्रत्येक्त जीवों को आत्मा समम में आने योग्य है। 'यह सूक्ष्म है'-ऐसा कहकर उसे समझने का प्रयत्न ही छोड़ देना-वह तो आत्मा की अरुचि और अनन्त संसार में परिश्रमण का कारण है। जहां अपनी रुचि हो वहां बारम्बार प्रयत्न करने से थकता नहीं है। सूक्ष्म मेरा स्वभाव और सूक्ष्म उसका ज्ञान-इस प्रकार स्वभाव की महिमा लाकर रुचि से बारम्बार प्रयत्न करे तो अल्पकाल में स्वभाव समझ में आ जाये, और जन्ममरण के दुःखों से छूट जाये। अपना स्वभाव समझे बिना अन्य कोई दुःखों से मुक्त होने का उपाय नहीं है।

(१८५) धर्म करने वाले जीव के अंतर में होने वाली ज्ञानक्रिया

देहादि की कियाएँ अथवा पूजा-व्रव-दानादि के भाव

ज्ञान का स्त्रकृप नहीं है; और उस विकार के लक्ष जितना ही ज्ञानस्वभाव को माने तो वह भी मिध्यात्व है-अज्ञान है-अत्रत है, ज्ञानस्वरूप की हिंसा का पाप है। जड़ की क्रिया, विकारभाव अथवा उस ओर का क्षणिक ज्ञान-उन सबसे भिन्न अन्तर में अपना परिपूर्ण ज्ञानस्त्रभाव है उस ओर ज्ञान उन्मुख हो, तव सम्यक् मतिज्ञान के प्रारम्भ का अव-प्रह हुआ; यहां से धर्म का प्रारम्भ है। पर की ओर जाते हुए मतिज्ञान को रोककर स्वभावोनमुख करे वहाँ प्रथम तो स्वभाव के प्रहणरूप अवप्रह होता है, फिर स्वभाव की विचारणारूप ईहा होती है, परवात वही ज्ञानउपयोग स्वभाव की ओर विशेष बढ़ने पर स्वभाव का ऐसा निइचय होता है कि वह बदल नहीं सकता-इसका नाम अवाय है। और फिर काछ!न्तर में विस्मरण न हो ऐसी स्वभाव की धारणा होती है। -ऐसी अंतरस्वभाव की ज्ञानिक्रया ही धर्म की क्रिया है। बाह्य में किसी पुण्य में, पैसे में या शरीर की क्रियाओं में कहीं भी धर्म नहीं है। प्रथम तो सत्समागम से आत्मा की रुचिपूर्वक आत्मस्वभाव जैसा है वैसा ध्यान में छेना चाहिए; तस्पश्चात अपने मतिज्ञान और श्रुत-ज्ञान को पर की ओर उन्मुख न करके ज्ञानस्वभाव में ढाल-कर वही एकात्र करना सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र का मार्ग है।

(१८६) बहिरान्मा, अंतरात्मा और परमात्मा

बहिरात्मा जीव अपने ज्ञान में संयोगों को-निमित्तों को और विकल्पों को स्वीकार करता है, परन्तु अपने त्रिकाली ज्ञान को स्वीकार नहीं करता। अतरात्मा जीव वर्तभान ज्ञान-

अवस्था को अंतरोन्मुख करके त्रिकाली ज्ञानस्वभाव का स्वीकार करता है और संयोगों अथवा रागादि का अवलम्बन नहीं मानता। रागादि होते अवश्य हैं परन्तु उनका आश्रय नहीं मानता। परमात्मा जीव अपने त्रिकाली स्वभाव के आश्रय से परिपूर्ण हो गया है, उसे रागादि की उत्पत्ति ही नहीं होती। इन तीन दशाओं में जो अत्यात्मा है वह परमात्मा होने का उपाय है। बहिसत्मापना दूर करके अन्तरात्मापना और परमात्मापना कैसे प्रगट हो अर्थात् अधर्मीपना दूर होकर धमी पना कैसे हो-उसकी बात यहाँ चल रही है।

(१८७) निर्विकल्प समाधि का आनंद कब आता है १

मितज्ञान को स्वभावोनमुख करके स्वभाव में स्थित हो, तो श्रुतज्ञान द्वारा आत्मा के आनंद का अनुभव हो। मित और श्रुत ज्ञान पर में एकता करें तो आकुलता का वेदन होता है। पहले सत्य उपदेश के श्रवण से स्वन्पर का मिननत्व जाने और मितज्ञान को अंतरस्वभावोनमुख करके श्रुवज्ञान भी आत्मा में स्थिर हो तब आत्मा को निर्विक करप समाविका अतीन्द्रिय आनद होता है; उसका नामः निर्विकलप सम्यरदर्शन है, वह आत्मसमाधि है, वही सुखा है और वही धर्म है।

आकाश पर द्रव्य है, ज्ञान से पृथक है, वह श्रुतज्ञान का विषय है; परन्तु यदि उस का आश्रय करके श्रुतज्ञान जाने तो श्रुतज्ञान में विकल्प और आकुळता ही होती है; और स्वभाव का आश्रय करके वह ज्ञान एकाम हो तब श्रुतक

ज्ञान में निर्वि इत्प समाधि का आनंद होता है। ऐसे ज्ञान-स्त्रभाव की रुचि और प्रतीति जो करे वह मोक्ष्मार्ग प्रगट करके अनुक्रम से पूर्ण दशा प्रगट करता है।

#### (१८८) स्वानुभवप्रत्यक्ष आत्मस्वभाव को समझने और सुनने की अपूर्वता

आत्मा स्वयं सूक्ष्मस्यभाव वाला है, वह किसी पर के अवलम्बन से ज्ञात हो वैसा नहीं है, परन्तु स्वभाव का अव-लम्बन करने से उसे जाना जा सकता है, अर्थात् आत्मा स्वानुभवपत्यक्ष है। अनंतकाल में अपने आत्मा को जानने की जीव ने कभी दरकार नहीं की है; अनंतकाछ से जो कुछ जाना है वह मात्र पर को जाना है परन्तु अपने को जानुने की दरकार नहीं की है। अपना स्त्ररूप जाने विना पर का भी सच्चा ज्ञान नहीं होता। श्री समयसार की चौथी गाथा में आचार्य देव ने कहा है कि--अपने आत्मस्त्रभाव से विरुद्ध ऐसी काम, भोग, बध की कथा तो सर्व जीवों को सुरुभ है, वह तो जीय ने अनंतकाल से सुनी है, उस का परिचय किया है और अनुभव भी किया है; परन्तु पर से भिन्न अपने एकत्वस्वभाव की बात भी कभी रुचिपूर्व क नहीं सुनी है। अपना आत्मा सदैव अंतरंग में प्रकाशमान है भौर निर्माल भेदज्ञान के प्रकाश से उसे स्पष्ट भिन्न देखा जा सकता है, परन्तु पर के साथ की एकत्ववृद्धि के कारण स्वयं अपने भिन्न स्वभाव को कभी नहीं जाना है; और न दूसरे आत्मज्ञानी पुरुषों की सेवा-संगति की है, न उन की

बात रुचिपूर्वक सुनी है। जब सत्पुरुष नी वाणी सुन्ने का योग मिला तत्र भी स्वाश्रय की रुचि नहीं की और वाणी आदि के या पराश्रित व्यवहार के लक्ष में एक गया, इससे अनतकाल में जीव आत्मस्वभाव को नहीं समझा है। जिस प्रकार मगदोलिया (एक प्रकार का पत्थर) पर लाखों मन पानी पड़े तो भी वह भीगता नहीं है, उसी प्रकार जो अपने भावश्रुतज्ञान को अंतरोन्मुख करके चैतन्यमूर्ति भात्मस्वभाव का आश्रय नहीं करता और द्रव्यश्रुत के अवलम्बन से ही ज्ञान मानकर रुकता है-ऐसे जीव पर सत्पुरुष की अमृतवाणी की वर्षा चाहे जिननी हो पग्नतु वह भीगता नहीं है— उसे धर्म नहीं होता। वाणी के लक्ष से धर्म नहीं होता परन्तु स्वभात्र के आश्रय से ही धम' होता है। सत्पुरुषों की वाणी भी स्वभाव का आश्रय करने के छिए कहती है, परन्तु जीव स्वय भावश्रुत गगट करके स्वभाव का आश्रय न करे तो द्रव्यश्रुतरूप वाणी उसे क्या करेगी १ वाणी तो अचेतन है, उस के आधार से ज्ञान नहीं है। आत्मा की ओर उन्मुख न होकर परोन्मुख होने से जो ज्ञान हो वह वास्तव में अचेतन है, आत्मा के चेतन स्वभाव के साथ उस की एकता नहीं हैं।

### (१८९) आकाश वड़ा या ज्ञान ?

आज प्रवचनसार की प्रसिद्धि का महान दित्रस है और बात भी महान सर्वेटयापक आकाश द्रव्य की आयी है। उस आकाश द्रव्य से भी ज्ञान पृथक् है। ज्ञान को आकाश का आश्रय नहीं है परन्तु अपने स्वभाव का ही आश्रय है। इस जगत में अन्त जीव हैं, जीवों की अपेक्षा पुद्गल अनंतगुने हैं, पुद्गलों की अपेक्षा तीनकाल के समय अनंतगुने हैं और काल के समय की अपेक्षा आकाश के प्रदेशों की संख्या अनंतगुनी है, और इन सब की अपेक्षा आत्मोन्मुख ज्ञान के एक समय का अनंतगुना सामध्य है। यदि ज्ञान आत्मोन्मुख हो तो वह आकाशादि से भी अनंतगुना जाने—वैसी उस की अवस्था की शक्ति है। और ऐसी अनंत अवस्था का पिण्ड आत्मस्वभाव है। ऐसे सम्पूर्ण ज्ञानसामध्य का विद्वास और महिमा न करे और आकाशादि ज्ञेय पदार्थों को जानने में ही रुक जाय तो जीव को धर्म नहीं होगा; इसलिए यहां आचार देव समझाते हैं कि आत्मा. का ज्ञान आकाशादि पदार्थों से मिन्न है।

(१९०) धर्म कहाँ और कैसे होता है?

ज्ञान से आत्मा का धर्म किस प्रकार होता है-उसकी यह बात है। धर्म कहीं बाद्य में तो होता नहीं है, और आत्मा के द्रव्य या गुण में भी नहीं होता; धर्म आत्मा की वर्तमान अवस्था में होता है। अब ज्ञान की वर्तमान अवस्था यदि आकाश द्रव्य की ओर छक्ष करे तो उस अवस्था में धर्म नहीं होता। 'समन्त द्रव्यों की अपेक्षा आकाश द्रव्य अनंतगुना विशास है'-ऐसा श्रुतज्ञान के विकल्प से-राग में एकता करके जो ज्ञान सक्ष में से उस ज्ञान को भी अचेतन पदार्थों के साथ अमेद गिनकर अचेतन कहा है। और जो ज्ञानअवस्था आकाशदि पर द्रव्यों की ओर के

निकल्प से छूटकर आत्मस्वभावोन्मुख हो वह ज्ञान राग रहित है, चेतन के साथ अभेद है, और वह ज्ञान हो धर्म है। (१९१) पराश्रित ज्ञान अचेतन है, स्वाश्रित ज्ञान केवल का कारण है

अनंत आकाश को लक्ष में लेने पर भी जो ज्ञान परा-श्रित है वह अचेतन है; और आत्मा का जो वर्तमान ज्ञान द्यादि के विचारों में रुके वह भी अचेतन है। एक समय के भावश्रुत ज्ञान को स्त्रभावीनमुख करके त्रिकाली आत्मस्त्रभाव फी रुचिवाला जो ज्ञान प्रगट हो वह त्रिकाली चेतन के साथ एक हुआ, उसे यहां चेतन कहा है। स्वभाव का आश्रय करके आत्मा को जानता है वह निइच प है, और स्वभाव के आश्रय पूर्वक आकाश की अनंतता इत्यादि को जाने वह व्यवहार है। इस प्रकार अपार चैतन्यस्वभाव को लक्ष में छेकर उसका आश्रय करे उसी को यहाँ यथार्थ ज्ञान कहा है; अज्ञानी के पराश्रित ज्ञान को गहाँ अचेतन में गिना है। राग कम करके शास्त्र के आश्रय से ग्यारह अगों को जाने, तथापि वह ज्ञान मात्र राग का चक्र बदलकर हुआ है, उस ज्ञान में स्वभाव का आश्रय नही है परन्तु राग का आश्रय है, इधसे ग्यारह अंगों का ज्ञान भी अनादि की जाति का ही है। आत्मस्वभाव की रुचि करके इसमें समाधि-एकायता द्वःरा जो ज्ञान प्रगट हो वह अपूर्व है, मोक्ष का कारण है। भछे ही शास्त्र इत्यादि-पर का अधिक ज्ञान न हो, फिर भी स्वभाव के आश्रय से हुआ ज्ञान सम्बन्धान है और वह केवलबान का कारण है।

अब विचार करो कि-कितने बाह्य कारणों से आत्मा का ज्ञान प्रगट होता है ? बाह्य पदार्थों के ज्ञान से अथवा रस ओर के शुभराग से चैतन्यस्वरूप आत्मा का ज्ञान नहीं होता। आत्मोन्मुख हो तभी आत्मा का ज्ञान होता है। जीव की अपेक्षा पुद्गल, पुद्गल की अपेक्षा काल के समय और उनकी अपेक्षा आकाश के प्रदेश अनंत गुने हैं, उनका खयाल पर लक्ष्म से करे, परन्तु उन सब को खयाल में लेने वाला अपना चैतन्यस्वभाव कैसा है उसे खयाल में न ले तो मात्र पर लक्ष्म से हुआ ज्ञान का विकास स्थायी नहीं रहता। आत्मा का स्वभाव स्व-पर प्रकाशक है, अपने चैतन्यस्वभाव के यथार्थ ज्ञान विना पर का ज्ञान यथार्थ नहीं होगा। और ऐसे ज्ञान से आत्मा को सुख या धर्म नहीं होगा।

(१९२) चैतन्य के। लक्ष में लेने वाले ज्ञान का अनंत सामर्थ्य और उसकी महिमा

सभी द्रव्यों में आकाश की प्रदेशसंख्या अनंत है, परन्तु आत्मस्वभाव का ज्ञानसामध्य उससे भी अनंतगुना है; क्योंकि अनंत आकाश को जाने—ऐसा ज्ञान की एक पर्याय का सामध्य है; ऐसी अनंत पर्यायों का पिण्ड एक ज्ञानगुण है और ऐसे ज्ञान-दर्शन-सुख-वीर आदि अनंत गुण आत्मा में हैं। ऐसे चैतन्यस्वभाव की अन तता छक्ष में छेने से ज्ञान की अपनी ओर को अन तगुनी दशा विकसित हुई। आकाश की अनंतता की अपेक्षा चैतन्य की अनंतता अनंतगुनी है, इससे आकाश को छक्ष में छेने

वाले ज्ञान की अपेक्षा चैतन्य को लक्ष में लेने वाले ज्ञान में अनंतगुना सामध्य है। और ऐसे अनंत चैतन्यसामध्य का ज्ञान करने से सम्यक् पुरुषार्थ विकसित हुआ है। आकाश की अनंतता लक्ष में लेने वाला ज्ञान पर प्रकाशक है-उस की महिमा नहीं है और वास्तव में वह मोक्षमार्ग में सहायक नहीं है। जो ज्ञान स्वभाव को पकड़कर एकाम हो उस ज्ञान की महिमा है, और वह मोक्षमार्ग रूप है। यहाँ पर की ओर के ज्ञान का निपेध करने से वास्तव में तो व्यवहार का और पर्यायबुद्धि का ही निषेध करके उसका आश्रय छुडाया है। इसी प्रकार धर्म होता है। इसमें पाप भाव की तो बात नही है और राग कम करके पुण्य करते क'ते . धर्म होजायेगा-ऐसा कोई माने तो उसे किंचित् धर्म नहीं हैं, परन्तु मिथ्यात्व के पाप की पुष्टि करते रहने से उसकी पर्याय में निगोददशा होती है।

द्रव्यों की संख्या में पुद्रल द्रव्य सब से अनंत हैं; क्षेत्र से आगश द्रव्य सब की अपेक्षा अनंतगुना है, और भाव से भगवान आत्मा के ज्ञान की अनंतता है। समस्त पदार्थों की अनंतता को जानने वाला आत्मा का ज्ञान ही है, उस ज्ञान की ही महिमा है। ज्ञानस्वभाव की अनंतता की महिमा जानकर उसमें जो ज्ञान उन्मुख हुआ वह ज्ञान आत्मकल्याण का कारण है। छह द्रव्यों के स्वभाव का यथार्थ वर्णन सम्पूर्ण सर्व ज्ञादेव के मार्ग के अतिरिक्त अन्य कहीं नहीं है; और उन छह द्रव्यों का तथा उन्हें जानने वाले अपने ज्ञानस्वभाव का यथाथ स्वीकार करने वाले सब इस् देव के अनुगयी-सम्यग्दृष्टि के अतिरिक्त अन्य कोई नहीं हैं।

#### (१९३) जिनवाणी का सार

आज प्रवचनसार की प्रभावना का दिन है। प्रवचन अर्थात् जिनवाणी। उपरोक्त कथनानुसार ज्ञानस्वभावी आत्मा को जानना ही सर्व जिनवाणी का अर्थान् प्रवचन का सार है।

#### (१९४) चेतन को भूले वह ज्ञान अचेतन है

आकाश की अनंतता आदि छहीं द्रव्यों की राग् सिहत छक्ष में छे-उतना विकास ती अज्ञान में भी होता है। समस्त द्रव्यों में आकाश अनंतगुने प्रदेश वाद्धा है-ऐका तो मिथ्याश्रुन ज्ञान भी खयाज में छेता है। परन्तु, पर परार्थों का चिह जितना ज्ञान करे वह आत्मा के जानते में कार्यकारी नहीं होता। अपने स्वभाव की स्त्रीकृति के बिना जितना पर का ज्ञान हो वह सब अचेतन है। चेतन तो उसे कहते हैं कि जो तिकाछी ज्ञानस्वभाव को स्वीकार करके उसमें अभेद हो। चैतन्य से भेद करके पर में अभेदतक माने तो वह ज्ञान चेतन का विरोधी है।

आकाश जड़ द्रव्य है, और उस में ज्ञान नहीं है-ऐसा तो सामान्यतः अनेक जीव मानते हैं, परन्तु यहां मात्र आकाश का ही अचेतनत्व सिद्ध नहीं करना है किन्तु आचार्यदेव ने यहाँ गूढ़भाव भरे हैं। अकेले आकाश की ओर का ज्ञान भी अचेतन है-ऐसा कहकर त्रिकाली आत्म-रंवभाव के साथ ज्ञान की एकता बतलाते हैं। इससे क्रामान ज्ञान में से पर का और पर्याय का भी आश्रय छोड़कर त्रिकाली द्रव्य का आश्रय करना बतलाया है।

(१९५) पात्र जीव को स्त्रोमुन्स करने का उपदेश जिस जीव ने कुरेव—कुगुरु कुशास्त्र-कुतीर्थ की मान्यता छोड़ दी है, और जैन के नाम पर भी जो कल्पित मिथ्या मार्ग चलता है इस की श्रद्धा छोड़कर सच्चे देव—गुरु—शास्त्र की श्रद्धा—पहिचान की है और उन के कहे हुए आकाशादि द्रव्यों के विचार में ही रुका है, परन्तु अपने स्वभाव की ओर उन्मुख नहीं होत'—ऐसे पात्र जीव के लिए यहां उपदेश है कि-हे जीव! पर द्रव्योन्मुख होकर रागम्रहित जो ज्ञान जाने वह तेरा स्वरूप नहीं है, परन्तु चैतन्यस्वभावोन्मुख होकर ज्ञान की जो अवस्था चैतन्यस्वभाव में अभेद होकर स्व—पर को ज्ञाने वह तेरा स्वरूप है। चैतन्यस्वभावोन्मुख होकर उस में लीन हुई पर्याय ही चैतन्यस्वभावोन्मुख होकर उस में लीन हुई पर्याय ही चैतन्यस्वभाव सर्वस्व है।

(१९६) सत् की दुर्लभता और श्रोता की पात्रता
यह बात आत्मस्वभाव की है, किन्हीं अन्य संप्रदायों
के साथ अथवा छौकिक बातों के साथ इस का किंचित् मेळ
नहीं बैठ सकता; और यह बात अन्यत्र जहाँ नहीं से मिळे
ऐसी नहीं है। तथा जिसे आत्मकल्याण की दरकार है,
भवश्रमण का डर है-ऐसे आत्मार्थी के अतिरिक्त दूसरे जीवों
को यह बात नहीं जम सकती। ऐसे मनुष्य अवतार में
आया और परम दुर्लभ सत्यवाणी सुनने का योग मिला,

यदि इस समय स्वभाव की रुचि से यह बात नहीं सुने -समझे तो फिर कर सुनेगा? अनंतकाल में ऐसी बात सुनने को मिलना दुलभ है।

- (१९७) साधक जीव की जागृति

अहो। अनंत आकाश को लक्ष में लेने वाले-ऐसे ज्ञान को भी जो जीव 'अचेतन' मानेगा वह जीव राग—द्वेष को कैसे अपना मानेगा? और उससे धर्म होना कैसे मानेगा? पर का कर्जा अपने को कैसे मानेगा? यह जीव तो अपनी ज्ञानपर्याय का भी आश्रय छोडकर अपने परिपूर्ण स्वभाव की ओर उन्मुख होकर वहां लीन होगा। अहो, ऐसे भगवान चैतन्यस्वभाव की स्वीकृति में कितना पुरुषार्थ है! अपने मितं-श्रुतज्ञान को स्वभाव में एक करके स्वभाव के आश्रय से मै ज्ञाता—द्रष्टा हूँ—ऐसा जिसने स्वीकार किया है उसकी ज्ञांनचेतना जागृत हुई है, वह आत्मा स्वयं जागृत हुआ है, साधक हुआ है; और अव अल्पकाल में केवलज्ञान प्राप्त करने वाला है।

#### (१९८) आत्मकल्याण की अपूर्व बात

यह आत्मक्रियाण की अपूर्व बात है। यह जल्दी से समझ में न अये तो अक्षि नहीं लागा चाहिए, परन्तु किरोब अभ्यास करना चाहिए। 'यह मेरे आत्मा की अपूर्व बात है, इसे समझने से ही कल्याण है'—इस प्रकार अंतर में उसकी महिमा लाकर कि पूर्वक भवण-मनन करना चाहिए। समस्त आत्माओं में यह समझने की शक्ति

है। मै पुरुष हूँ, मै खी हूँ, मै बृद्ध हूँ, मै बालक हूँ, ऐसी शरी बुद्ध छोड़कर अंतर ग में ऐशा लक्ष करना चाहिए
कि मैं आत्मा हूँ, शरीर से भिन्न ज्ञानस्वरूप हूँ, प्रत्ये ह
आत्मा भगवान है-ज्ञानस्वरूपी है, उस मे परिपूर्णतया
समझने की शक्ति भरी हुई है, इसलिए 'मेरी समझ में नहीं
आता'-ऐसी शहय को निकालकर, 'मुझे सब समझ में आता
है-ऐसी मेरी शक्ति है'-ऐसा विश्वास करके समझने का प्रयत्न
करना चाहिए। जो रुचिपूर्व ह प्रयत्न करे उसकी समझ में
न आये-ऐसा हो ही नहीं सकता। इस में बुद्धि के विकास
की अधिक अवश्यका नहीं है, परन्तु रुचि को आवश्यक्ता है।

(१९९) स्वाश्रयी मेढक को धर्म और पराश्रयी द्रव्यक्तिंगी की अधर्म

हान तो आत्मा का स्वभाव है, और उसकी पर्याय यदि परोन्मुख होकर ही जाने तो भगवान उसे 'अचेतन' कहते हैं, क्यों कि वह ज्ञान स्वभाव की रुचि से प्रगट नहीं हुआ है, परन्तु पर की रुचि से राग की मदता होकर प्रगट हुआ है। एक मेडक का आत्मा भी चैतन्य की पर्याय को स्वोन्मुख करके एकाम करें तो उस के ज्ञान को चेतन कहा है, वह धर्मी हैं; उसके आत्मा में प्रतिक्षण धर्म होता है। और कोई दिगम्बर जैन द्रव्यिंगी साधु होकर २८ मूळ- गुण तथा पंच महात्रतों का निरतिचार पाळन करे, नवतत्व के व्यवहार की श्रद्धा करें और ग्यारह अगतक पढ छे, जैत- दुर्शन में कही हुई पूर्ण व्यवहार की रीति करें, परन्तु

अपने स्वावलं बी चैतन्यस्वभाव में लक्ष न करे तो उसका सारा ज्ञान और चारित्र मिध्या है; भगवान उसके ज्ञान को अचेतन कहते हैं। वह चाहे जितना करे परन्तु उसे धर्म नहीं होता, प्रतिक्षण अधर्म होता है। इबलिए बाह्य में छोटे—बड़े शरीर के साथ या अंतरंग ज्ञान के विकास के साथ धर्म का सबध नहीं है; परन्तु अपने ज्ञान में स्वाअय करे या पराश्रय करे—उसके साथ धर्म —अधर्म का संबंध है। चिर स्वाश्रय करे तो मेढक का आत्मा भी धर्म प्राप्त करता है; और स्वाश्रय न करे तो द्रेडपिलंगी मिध्याहिष्ट साधु भी धर्म प्राप्त नहीं करता।

(२००) मूल तात्पर्य

इस समस्त कथन का तात्पर्य सक्षेप में समझना हो तो ऐसा है कि-आत्मा के ज्ञान को पर्यायवृद्धि से हटाकर द्रव्यबुद्धि में लाना-यही आत्मकल्याण का-हित का-श्रेय का-मोक्ष का अथवा धर्म का मार्ग है; इसी में सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र-तपादिका समावेश हो जाता है। प्रथम तो अपने अंतर में अपने आत्मस्वभाव का चत्साह अना चाहिए। अपना स्वभाव समझने के लिए उसके श्रवण मनन की रुचि होनी चाहिए।

(२०१) अहा, भगवान कुन्दकुन्द ! और जगत का महाभाग्य !

अहो ! कुन्दकुन्दाचाय देव की वया बात करे ? कुन्द-कुन्द चाय देव तो भगवान कहलाते हैं ! उन् का वचन अर्थान् वेवली का ववन। अतर में अध्यात्मस्नोत उल्लाले मार रहा थां, एकदम केवल्ज्ञान की तैयारी थीं, वीतरागमाव से अंतर में स्थिर होते होते किर ल्झास्थदशा में रह गये और विकल्प उठने से इन महान शास्त्रों की रचना हो गई। इतना जगत का महाभाग्य! कि उन के द्वारा इन समयसार-प्रवचनसार जैसे महान परमागमों की रचना हो गई। इस समय तो वैसी शिक यहां नहीं है। सौराष्ट्र का भी महाभाग्य है कि गुजराती भाषा में वे शास्त्र प्रकाशित हो गये हैं।

#### (२०२) आत्मस्यभाव की भावना

व्याख्यान में एक की एक बात वारम्वार कही जाती है, तो उस में कहीं पुनुरुक्ति दोष नही होता, क्योंकि यह तो आत्मस्वभाव की भावना है; वह भावना बारम्बार करने में दोष नहीं है, परन्तु स्वभाव की हढ़ना होती है-यह भावना तो बारम्बार करने योग्य है; बारम्बार आत्मस्वभाव को बात सुनने से उस में किंचित् अरुचि नहीं आना चाहिए। यहि आत्मस्वभाव की बात बारम्बार सुनने से अरुचि हो तो उसे आत्मा की अरुचि है।

#### (२०३) भेदविज्ञान का सार कैसे प्रगट हो?

वर्तमान पर्याय पर को और अपने अंश को ही स्वीकार करे, परन्तु पर से भिन्न त्रिकाली पूर्ण आत्मा को स्वीकार न करे तो वह अज्ञान है। राग सिहत ज्ञान से अनत आकाश का खयाल आया, उससे पराङ्मुख होकर अर्थात् आकाश द्रव्य तथा उस ओर उन्मुख होकर उसे जानने वाले ज्ञान के अंश का आश्रव छोई कर जीव परिपूर्ण ज्ञान-स्वभावोन्मुख हुआ, वहाँ उम्र का ज्ञान राग रहित हुआ, अपूर्व भेदिवज्ञान प्रगट हुआ; अनन्त कषाय का नाश हुआ और ज्ञान के स्वरूपाचरणरूप अनंत चारित्र प्रगट हुआ, रागरहित ज्ञानस्वभाव की यथार्थ प्रतीति और अनुमव से सम्यग्दर्शन हुआ। पहले जो ज्ञानपर्याय पर में रुकती थी उस पर्याय में मिध्याश्रद्धा-मिध्याज्ञान और मिध्याचारित्र था; और जब ज्ञानपर्याय स्वोन्मुख हुई तब उम्र पर्याय में सम्यक्श्रद्धा-सम्यक्तान भौर अनन्त स्वरूपाचरण चारित्र प्रगट हुआ। मति-श्रुतज्ञान को स्वभावोन्मुख करना वह भेदविज्ञान का सार है-उस की यह वात है। मति-श्रुतज्ञान को स्त्रभावी-न्मुख करने के पश्वात स्वभावशामध्य की प्रतीतिपूर्व क ज्ञान में पर पदार्थ भी ज्ञात होते हैं, वह तो ज्ञान का ही स्व-पर प्रकाशक सामर्थ्य है; वहां पर पदार्थ ज्ञात होते हैं, उससे कही ज्ञान में दोप नही होता।

#### (२०४) देशना लिब्ब और भेदविज्ञान का सार

आत्मज्ञानी पुरुष के उपदेशक्ष देशना छिं मिछने से आत्मस्वभाव की जिसे रुचि हुई उसे मुक्ति के छिए भावी नैगमनय छागू होगया अर्थात् वह जीव भविष्य में मुक्ति प्राप्त करेगा,—ऐसा ज्ञानी जानते हैं। धर्म प्राप्त करने वाछे जीवों के देशना छिंध होती है—ऐसा नियम है। सत्समागम से परमार्थ आत्मस्वभाव का अवग करके उस स्वभाव की कृचि पूर्वक वारम्बार अभ्यास करके जब ज्ञान स्वसन्सुख होकर आत्मा को जानता है तब, पहछे तो मतिज्ञान से आत्मा का अवप्रह होता है, फिर वही ज्ञानउपयोग विशेष हु होने से अतज्ञान का उपयोग स्वभाव में स्थिर होता है। जो अतज्ञान स्वभाव में अभेर रूप से स्थिर हुआ उसे निश्चय-न्य कहते हैं, वही धर्म है, वही भेरविज्ञान का छार है। स्वभाव की ओर दछते हुए ज्ञान को ही यहां सम्यग्दर्शन-क्रांन-चारित्र इत्यादि कहा है।

(२०५) आकाशादि का ज्ञान अज्ञानी को मिथ्या, और ज्ञानी के। सम्यक्

अञ्चानी को आकाशादि का जो ज्ञान होता है वह सब मिध्या है; क्योंकि वह स्वभाव का आश्रय छोड़कर पर में एकत्वबुद्धि से जानता है। ज्ञानी को श्रातमा की पहिचान सहित जो आकाशादि का ज्ञान है वह सब सम्यग्ज्ञान है। सम्यग्ज्ञान में स्व-पर प्रकाशक सामध्य होने से पर पदार्थी का ज्ञान भी सम्यक्ज्ञान में मिछ गया, पर को जानते समय वह एकताबुद्धि पूर्वक नहीं जानता परन्तु स्वमाव का ही आश्रय रखकर जानता है, इसिछए वह ज्ञान मिध्या नहीं है। तथापि ज्ञानी का स्वोन्मुख ज्ञानवप्योग और परोन्मुख ज्ञानवप्योग-दोनों पृथक् हैं। स्व-पर के भेदविज्ञान के बळ से ज्ञानी के प्रतिक्षण स्वभाव की ओर ज्ञान की उन्मुखता बढ़ती जाती है और परोन्मुखता दूर होती जाती है।

(२०६) भेदविज्ञान में ही सामायिकादि

आ जाते हैं को जीव आत्मा और ज्ञान को अभेद करे उसी के

सच्चा समभाव अर्थात् सामायिक होती है; उस जीव ने अपने स्वभाव में ही संतोष माना और सर्व पर द्रव्यों में अपनत्व की बुद्धि छोड़ दी-उसका नाम प्रतिक्रमण है। उस जीव ने शरीर और शरीर की आहार।दि क्रियाओं से अपने स्वभाव को भिन्न जानकर शरीर का स्वामित्व छोड़ दिया उस में चौविध आहार का त्याग आ गया। आत्मा की पर्याय को स्वभाव में ही छीत करने से-'तीनों काल के समस्त आहार मै नहीं हूँ, उस ओर का राग मैं नहीं हूँ और इस के लक्ष से इस का ज्ञान होता है-वह भी मैं नहीं हूँ'-इस प्रकार उन सब से भेदज्ञान हुआ इस से सम्यग्द्दि-भेदज्ञानी-धर्मात्मा को श्रद्धा में से तीनों काल के आहार का त्याग हो गया। इस में कितने उपवास आ गये ?' प्रथम इस प्रकार श्रद्धा की अपेक्षा से तीनों काल के आहार का त्याग करने के पदचात् आत्मस्वरूप में विद्येष एकाम होने से स्वरूपसमाधि का आनंद बढ़ता जाता है और आहा-रादि की इच्छाएँ दूर होती जाती हैं-उसका नाम तप है-वह चारित्र है। आत्मा की पहिचान के बिना आहारादि के राग को कम करे उसे कहीं उपवास नहीं कहते। परकी-शरीर की और रागादि की रुचि छोड़कर जो मति-श्रुतज्ञान स्वभा-वोन्मुख् हुआ वह मोक्ष का कारण है। मन-वाणी-देह से भिन्न चैतन्य को जानकर उस में एक। य हुआ वहाँ शरीरादि पर का लक्ष्य ही छूट गया-काया से उपेक्षाभाव हो गया-उसे कायोत्सर्ग कहते हैं। इस प्रकार स्व-पर का भेदज्ञान करके ज्ञान को स्वभावोन्मुख करने से उन्न में समस्त, अम<sup>ः</sup> आ जाते हैं। इस से ज्ञान को स्वभाव में एकाय करना वह

यहाँ पर को जानने वाले ज्ञान पर जोर नहीं दिया है, बारह अग का ज्ञान अथवा जातिस्मरण आदि ज्ञान पर जोर नहीं है, परन्तु स्वभाव के लक्ष से जो मित-श्रुतज्ञान स्व में पहांग हो उसकी महिमा है-वह ज्ञान मोक्ष का कारण है।

× × ×

अश्रध्यवसान (राग-द्वेष)श्रौर ज्ञान का भिन्नत्व अ

पाँचों जड़ द्रव्यों से ज्ञान की भिन्नता का वर्णन पूर्ण हुआ। अब आत्मा की अवस्था में होने वाले तिकारी भावों से ज्ञान की भिन्नता बतलाते हैं—

''अध्यासान है वह ज्ञान नहीं हैं; क्यों कि अध्यव-सान अचेतन हैं; इससे ज्ञान और अध्यवसान भिन्न हैं।'' स्वभाव का आश्रय छूटकर कर्म के उदय के निमित्त से जो राग-देवादि विकारी भाव होते हैं उसे अध्यवसान कहते हैं "वह ज्ञान का स्वरूप नहीं है।

(२०७) आत्मा के ज्ञान का पर जीवों से भिन्नत्व प्रदनः — यहाँ टीका में पाच जड द्रव्यों से और विकारी भावों से तो ज्ञान की भिन्नता बतलाई; परन्तु दूसरे जीवों से इस आत्मा का ज्ञान पृथक है-ऐसा क्यों नहीं कहा?

बत्तरः—अध्यवसान है वह ज्ञान नहीं है-इसमे उस बात का समावेश हो जाता है; क्योंकि एक जीव अपने झान में जब दूसरे जीव को लक्ष में लेकर उनका विचार करे तब अध्यवसान की ही उत्पत्ति होती है। और अध्यवसान से ज्ञान को भिन्न कहा है, इससे पर जीव के लक्ष से होने वाला ज्ञान भी वास्तव में ज्ञान नहीं है-ऐसा उसमें आ जाता है।

सच्चे देव और सच्चे गुरु भी अन्य जीव हैं; इस आत्मा से उनका आत्मा पृथक है। अपने आत्मा की ओर ज्ञान को उन्मुख किए चिना, दूसरे आत्मा का विचार करने में जो ज्ञान रुके वह अध्यवसान है और वह अचेतन है। अपना स्वरूप जाने बिना ज्ञान पर को जानने के छिए जाये तो वह पर में हो एकता मान छेता है—बह अध्यवसान है। इससे आत्मा का ज्ञान नहीं होता।

(२०८) श्री देव गुरु का माहात्म्य और उनकी परमार्थ विनय

शकों में सच्चे देव-गुरु के माहात्म्य का बहुत बहुत वर्ष वर्णन होता है, परन्तु उनके लक्ष से ज्ञान को रोक रखने के लिए वह वर्णन नहीं है। स्त्री आदि विषय-कषाय के निमित्तों का माहात्म्य तथा कुरेव-कुगुरु का माहात्म्य छुड़ाने, और जीव को अपना स्वच्छंद छुड़ाने के लिए सच्चे देव-गुरु का माहात्म्य है। श्री देव-गुरु तो आत्मा के चैतन्यस्वभाव का हो माहात्म्य बतलाते हैं। अपने चैतन्यस्वभाव की महिमा को मूलकर जो जीव मात्र देव-गुरु हुत्यादि निमित्तों की महिमा करने में ही रुक जाता है इसे

सम् ग्रह्मान नहीं होता। वास्तत में तो अपने आत्मरवभाव का शांश्रय करने में ही श्री देव-गुरु की परमार्थ विनय आती है; क्यों कि श्री देव-गुरु ने जैसा कहा था वैद्या स्वयं आने आत्मा में किया-इससे उसी में देव-गुरु की आहा और परमार्थ विनय आयी। परचात जहातक शुभराग हो वहातक सर्च देव-गुरु के प्रति भक्ति-चहुम न-विनय और सर्व सर्च भाग को भाग आते हैं, परन्तु आत्मा के भिननत्व के भाग बिना निमित्त के छन्न में रुक जाये तो आत्मज्ञान प्राप्त नहीं कर सकेगा।

श्री देव-गुरु-शास्त्र तो ऐसा बतलाते हैं कि वन्तु को अने बांत स्वभाव है; आत्मा आत्मारूप है और अन्य देव-गुरु-शास्त्ररूप अथवा रागरूप नही है। एक आत्मा दूसरे आत्मारूप नही है। यदि राग में एकाप्र होकर देव-गुरु-शास्त्र का विचार करे तो वह अध्यवसान है, अध्यवसान अचेतन है।

(२०९) चैतन्य के लक्ष विना जो है-वह सव मिथ्या है

आजकल लोगों में जैं। धर्म के नाम से जो बात चल रही है उस में मूल से ही अन्तर है। मूल आतमावभाव की हिट के बिना शक्षादि से हजारों बातें जान ले, परन्तु उन में एक भी बात सत्य नहीं होती। पूर्व की मानी हुई सारी बातों को व्यर्थ समझकर यह बात सुने नो अंतर ग में जम स्कृती है। जिस प्रकार कुभार एक साथ मिट्टी लाकर उस

में हजागें बर्तन बनाता है, पान्तु यदि मिट्टो में चूने का कुछ अ श हो तो जब वह वर्तनों को भट्टी में डाले (अगन में पकाये) उस समय एक भी वर्तन सावित नहीं रहता-सारी भट्टी को निकालकर फिर से मिट्टी लाकर वर्तन बनाना पड़ते हैं। उसी प्रधार चैनन्यतत्व के छक्ष बिना जो कुछ किया वह सब सत्य से विपरीत होता है, सम्यम्झान की कसौटी पर कसने से उस की एक भी बात सच्ची नहीं निकलती। इस् छए जिसे आत्मा में अपूर्व धर्म करना हो ैंडसे अपनी मानी हुई पूर्व की सभी बाते **अ**क्षरशः मिथ्या थीं-ऐसा समझकर ज्ञान की सम्पूर्ण उन्मुखता बदल देना पड़ेगी। पग्नतु यदि अपनी पूर्व की बात को बनाये रखे और पूत्र की मानी हुई बातों के साथ इस बात को मिलाने जाये-तो अनादि की जो गड़बड़ी चली आ रही है वह नहीं निकछेगी और यह अपृव<sup>९</sup> सत्य समझ में नहीं आयेगा।

# (२१०) स्वभाव का सच्चा ज्ञान ही देव-गुरु-

अनादि से अज्ञानी जीवों को मिथ्या मति-श्रुतज्ञान होते हैं और साध ह ज्ञानी के सम्बक् मित-श्रुतज्ञान होते हैं, उन्हीं की बात यहाँ पर चल रही है। मिथ्याज्ञान दूर हो कर सम्यक् ज्ञान विस प्रकार होता है-उसका यह उपाय कहते हैं। अपने स्वभाव का आश्रय छोड़कर दूसरे जीव का विचार करे तो वह राग का कार्य है, वह श्रुत का अध्यवसाय है परन्तु सम्यक् श्रुतज्ञान नहीं है। देव-गुरु-शास्त्र की भिक्ति, मिश्मा, पूजा, प्रभावना अर्दि के शुभराग से सम्यग्ज्ञान का विकास माने उस जीव के शुभराग और ज्ञांन की एकता का अभिप्राय है, वह मिथ्या अध्यवसान है। श्री देव-गुरु-शास्त्र ने तो ज्ञान और राग को भिन्न बतलाकर ज्ञानस्वभाव का आश्रय करने को कहा है; जिस जीव ने वैसा न किया उसने देव-गुरु-शास्त्र की प्रमार्थभक्ति नहीं को है। देव-गुरु-शास्त्र के राग का आश्रय छोड़कर अपने आत्मस्वभाव का सच्चा ज्ञान करे-उस सच्चे ज्ञान में ही देव-गुरु-शास्त्र की परमार्थभक्ति और उनकी विनय का समावेश हो जाता है।

(२११) ज्ञान और राग का भेदज्ञान अनेकान्त

धम है

आत्मा का ज्ञान रागरूप नहीं है। जो ज्ञान राग में रुककर जानता है उस ज्ञान को जो आत्मा का साधन माने उस जीव को ज्ञान और राग में एकत्व की बुद्धि है। ज्ञान में राग नहीं है और राग में ज्ञान नहीं है, ज्ञान के आधार से ज्ञान नहीं है और राग के आधार से ज्ञान नहीं है ऐसा समझना वह अने कान्त धर्म है। परन्तु जो राग को ज्ञान का कारण माने उसने ज्ञान और राग को मिन्न नहीं परन्तु एक ही माना है—वह एकान्तनाद है-अधर्म है-मिध्या अध्यवसाय है। ज्ञान को स्वधानोन्मुख करके एकाम होना वह धर्म है।

. (२१२) राग और ज्ञान का मेरज्ञान करे-तभी राग दूर होता है

चैतन्त्रस्वभाव के आश्रय से प्रगट हुई पर्याय-वह चैतन्य

का स्वभाव है, और चैतन्यस्वभाव की ओर से उन्मुखता दूर होकर जिनेन्द्र भगगान-गुरु अथना शास्त्र के छक्ष से जो ज्ञान हो वह चेनन का स्वभाव नहीं है, और उपसे संवर-निर्जरा नहीं होते। पर्याय में चेतनत्व-चेतन के साथ एकत्व हुए बिना स वर-निर्जरा कहाँ होंगे? और राग का अभाव किस के बल से होगा? यथार्थ चैतन्यस्वभाव की प्रतीति बिना वास्त्रव में रागादि दूर नहीं होते और राग कम हुआ भी नहीं बहलाता। राग रहित स्वभाव की स्वीकृति पूर्व कराग से आत्मा की भिन्नता जानकर जो राग कम हो वह राग कम हुआ कहलाता है। जो राग को ही अपना स्वरूप म ने उसे राग कम हुआ कहलाता है। जो राग को ही अपना स्वरूप म ने उसे राग कम हुआ कहलाता है। जो राग को ही अपना स्वरूप म ने उसे राग कम हुआ कहलाता है। जो राग को ही अपना स्वरूप

(२१३) आत्मज्ञान के लिए प्रयत्न करने वाले जीव के राग अवश्य कम होता है

प्रदेन:—प्रभों! अपिने जो कहा कि-'आत्मा के ज्ञान बिना यथार्थ तया रागादि कम नहीं होते'—इसिंहए आत्म-ज्ञान न हो वहां तक हमें रागादि कम नहीं करना चाहिये ?

उत्तर:—भाई! यह बात तो बराबर है कि-आत्मा के ज्ञान बिना वास्तव में रागादि कम नहीं होते; परन्तु इससे उस का तात्पर्य यह हुआ कि आत्मा को समझने का प्रयत्न करना। अब, जो जीव आत्मस्वभाव को समझने का प्रयत्न करे उस के रागादि कम हुए बिना नहीं रहेंगे। परन्तु जो राग कम हुआ उस की मुख्यता नहीं है, किन्तु आत्मज्ञान की मुख्यता है—यह नहीं भूलना चाहिए; अर्थात् मद राग को धर्म नहीं मानना चाहिए। इस का यह अर्थ नहीं है कि-

आत्मा को न समझे तबतक तो स्वच्छंदरूप से वर्तन करना चाहिए और ऐसे के ऐसे तीन्न पाप करते रहना! विषय-कषाय विरुक्त ही नहीं छोड़ना! पुण्य भी आत्मा का स्वरूप नहीं है-ऐसी बात जिसे रुचे-अर्थात् पुण्य रहित आत्मावभाव जिसे रुचे वह जीव पुण्य का आदर कैसे करेगा? वैसे जीव को विषय-कषाय की रुचि नहीं होती, सत्स्वभाव के प्रति और सत् निमित्तों के प्रति बहुमान आने से संसार की ओर का अञ्चमराग अत्यन्त मद हो जाता है। इस के विना तो धर्मा होने की पात्रता भी नहीं होती। जिसे आत्मा का ज्ञान न हुआ हो उपे तो खूब प्रयत्न करके अञ्चम आगदि को कम क्रके आत्मा को समझने का अभ्यास करना ज्ञाहिए। यदि ऐसा न करे और जैसे का वैसा अञ्चम, में ही वर्तता रहे तो आत्मा की समझ कहा से होगी?

(२१४) देशना लिब्ध के बिना धर्म नहीं होता जो ज्ञान, स्वभाव से होने वाली प्रवृत्ति न करे और कम के आश्रय से प्रवृत्ति करे वह चेतन नहीं है। चेतन स्वभाव के आश्रय से जो उत्पन्न हो वह चेतन है, और चेतनस्वभाव के आश्रय से जो भाव उत्पन्न न हो वह अचेतन है। ऐसी शारमस्वभाव की बात जगत के जीवों ने नहीं सुनी है, तब फिर अंतर में विचार करके प्राप्त कहाँ से करें? और कब उस की रुचि करके आत्मा में परिणमित करें? परोन्मुख और स्वोन्मुख मित-श्रुतज्ञान का मिन्नत्व है; ऐसी समझकर स्व और पर का भेदज्ञान करके अंतर-

्ख्नावोन्मुख होता हुआ ज्ञान-वह अपूर्व आत्मधर्म है।

#### [ 5]

🛂 गीर सं. २४७४ भाज्यद शुक्रा ३ सीनवार 🛂

(२१५) लोग धर्म धर्म रटते हैं; परन्तु धर्म कैसे होता है?

श्राति के से होती हैं। उस की वात चल रही हैं। कोई भक्ति में, कोई दया में, कोई पूजा में या दानादि में धर्म मान रहे हैं। रास्ता चलते हुए भिल्लम में भी कहते हैं कि—भाई! एक बोड़ी देना! आप को धर्म होगा! इस प्रकार जगत के जीव धर्म धर्म रट रहे हैं; परन्तु धर्म का यथार्थ स्त्रह्म क्या है? वह वे नहीं जानते—इससे संसार में परिभ्रमण करते रहते हैं। यदि एक क्षणमात्र भी धर्म का सच्चा स्त्रह्म समझलें तो वे जीव संसार में भ्रमण न करें। अपने को अपने आत्मा में अधर्म दूर करके धर्म करना हैं, इससे अपना आत्मा सक्ष्म जाने विना किसी को धर्म नहीं होता।

आतमा एक स्वतंत्र पदाथं है। जिन्न प्रकार लकड़ी, पुस्तक भादि पदार्थं दिखाई देते हैं उसी प्रकार आतमा भी एक पदार्थं है। लकड़ी आदि को जानने वाला तत्व आतमा है। लकड़ी अचेतन है और क्षणिक संयोगी है, परन्तु आतमा अस योगी है, अनाहि-अनंत ज्ञान-रशंनरस्भाव वाला है। उसकी अवश्या में धर्म केसे हो । पर के संग से अथना पर के आधार से आत्मा को धर्म नहीं होता; परन्तु अपना पूर्ण स्वभाव है उसकी प्रतीति और आश्रय करने से धर्म होता है। इसलिए स्वय कौन है । और पर क्या है । उसे समझ लेना चाहिए। शरीर, मन, वाणी, लक्ष्मी, देव-गुरु-शास्त्र-यह समस्त पदार्थ आत्मा से पर हैं-भिन्न हैं, उनसे तो इस आत्मा को धर्म या पुण्य-पाप नहीं होते। आत्मा की अवस्था में जो पुण्य-पाप हो वह भी आत्मा की अवस्था में जो पुण्य-पाप हो वह भी आत्मा के वितन स्वभान से पर है-अचेतन है-विकार है; उसके आधार से भी धर्म नहीं होता। इन सन से रहित अपना ज्ञानस्वभाव है उस स्वभाव के साथ पर्याय की एकता करने से ही धर्म होता है-यह बात यहाँ पर आचार्य देव सम- झाते हैं।

(२१६) विकार से और पर जीवों से ज्ञान का भिन्नस्व

स्त्रभात्र में ज्ञान की एकता कराने के छिए दहाँ पर आचार्य देव ज्ञान का पर से भिन्नत्व बतछाते हैं। अध्यव-सान ज्ञान नहीं है, क्यों कि अध्यवसान अचेतन है; इसछिए ज्ञान और अध्यवसान में भिन्नता है। कर्म के उदय की प्रवृत्ति में युक्त होने से आत्मा की वर्त मान अवस्था में जो पुण्य—पाप होते हैं वह विकारभाव है, उसे अध्यवसान कहते हैं। वह धर्म का कारण नहीं है क्यों कि वह अध्यवसान ज्ञान से भिन्न है। प्रथम पाँच अजीक द्रव्यों से ज्ञानस्त्रभाव

पृथक् वतलाया; अव अंतरंग में जो विकारभाव होते हैं उन से भिन्नत्व बनलाते हैं। यहां किसी को प्रदन उठे कि 'पर जीवों से इस आत्मा का ज्ञान भिन्न है—यह बात क्यों नहीं करी?' उपमा उत्तर:—अध्यवमान से भिन्न कहा—उसी में पर जीवों से भी इस आत्मा का ज्ञानखभाव पृथक् है—यह बात भी आ जाती है। क्योंकि पर जीवों के लक्ष से अध्यवसान की ही उत्पत्ति होती है; इस से अध्यवसान से भिन्नत्व कहने से अन्य जी में से भी भिन्नत्व समझ लेगा।

(२१७) ग्रुभ या अग्रुभराग आत्मा की जाति नहीं है, और न वह धर्म का कारण है

आत्मा के ज्ञानस्त्रभाव से वाहर छक्ष जाने से जो भाव होते हैं, वे आत्मा के स्वभाव से विरुद्ध भाव हैं, वे भाव आत्मा की अवस्था में होते हैं, परन्तु वे विहार हैं, ज्ञानस्त्रभाव से भिन्न हैं, इससे धम के कारण नहीं हैं। अंतरंग में पैसा कमाने के भाव अथवा खाने-पीने आदि के भाव-वे पापभाव हैं और दया-दान-भक्ति आदि के भाव पुण्यभाव हैं; वें दोनों भाव अध्यवसान हैं। आचार्यदेव बहते हैं कि वह अध्यवसान अचेतन हैं, उस में ज्ञान नहीं है, दर्शन नहीं है, चारित्र नहीं है धम नहीं है, सुख नहीं है। आत्मस्वभाव उस अध्यवसान से पृथक् है। अज्ञानीजन उस अध्यवसान को आत्मा मानते हैं और उस से धम मानते हैं—वह उनका मिध्यात्व है। पुण्य-पाप के भाव तो चैतन्य की जागृति को रोकते हैं इस से दें

अचेतन हैं। जिन के ज्ञान में अ'त्मा का चैतन्यस्वभाव नहीं आता वह जीव अचेतन पुण्य परिणामों को आत्मा मानता है, यहां ज्ञानस्वभाव को उन पुण्य-पाप से भिन्न समझ कर भेदिबज्ञान कराते हैं।

जैसे-जिस पेटी में सोना रखा हो उस पेटी से तो सोना पृथक् ही है और सोने के साथ जो तांवे का भाग है वह सोने के खाथ एकमेक जैवा लगता है, तथापि सोना तो उस से भी पृथक् है। उसी प्रकार यह शुद्ध चैतन्य-स्वरूपी भगवान आत्मा शरीर-मन-वाणी-पैसा आदि जड़ से तो पृषक् ही है, और पर्याय में जो राग-द्वेषादि विकार-भाव हैं उन से भी वास्तव में पृथक् ही है। अज्ञानी को राग और ज्ञान एकमे क मालूम पड़ता है, परन्तु ज्ञान तो राग से पृथक् ही है। ज्ञान तो सबको जानता ही है इस से वह आत्मा है, और राग देवादि भाव कुछ भी नहीं जानते इस से वे अचेतन हैं, आत्मा से पृथक् हैं, आत्मा के धर्म मे वे बिरुकुछ सहायता नहीं करते। शुभ या अशुभ राग-द्वेष **भारमा** की जाति नहीं हैं परन्तु आत्मस्वभाव से विरुद्ध नाति हे-त्रह आत्मा को धर्म का कारण नही हैं, क्यों कि स्वयं अधर्म है। इन प्रकार ज्ञानस्वभाव को और रागादि भावों को भिन्न जानकर अपने ज्ञ नस्वभाव की ओर उन्मुख होना वड धर्म है।

(२१८) ज्ञानी पुण्य-पाप रहित आत्मा को समझने के लिये कहते हैं हिंसा-चोरी-विषयभोगादि पापमावों की अपेक्षा तो द्या ब्रह्मचर्यादि भाव ठीक हैं; पाप की अपेक्षा से उन्हें पुण्य कहा जाता है। परन्तु उस पुण्य को धर्म का नारण माने तो निध्यात्वरूप महापाप होता है। कोई जीव पाप छोड़कर पुण्य करे और उसे धर्म माने तो उस जीव को मिध्यात्व के महापाप में कुछ भी फेर नहीं पड़ा है; परन्तु इससे ज्ञानो पुण्य छोड़कर पाप में जाने के छिए नहीं कहते हैं, परन्तु पुण्य-पाप रहित स्वभाव की अपूर्व प्रतीति करने को कहते हैं। पाप छोड़कर पुण्य अन्तवार किए, वह अपूर्व नहीं हैं, परन्तु पुण्य-पाप रहित ज्ञानस्वभाव अनादिकाल से कभी नहीं समझा उसे समझ छेना ही अपूर्व धर्म है। (२१९) अज्ञान और सम्यग्ज्ञान

पैसा, शरीरादि को अपना माने, और उनका में कर सकता हूँ—ऐसा माने वह जीव तो महान स्थूल अज्ञानी है; रागादि भावों को आत्मा माने वह भी अज्ञानी है, और उस राग की ओर ढलते हुए ज्ञान जितना आत्मा को माने तो वह भी अज्ञानी है। राग में रुकने वाला जो ज्ञान है वह आत्मा नहीं है परन्तु स्वभाव में स्थिर होने वाला जो ज्ञान है वह आत्मा है। यहाँ द्रव्य-पर्याय की अभेदता से निर्मल्य पर्याय को आमा कहा है; क्योंकि निर्मल पर्याय और आत्मा अभेद हैं। शरीर के हलनचलन की या लक्ष्मी के आने—जाने की कियाएँ तो आत्मा नहीं करता; आत्मा लक्ष्मी आदि में ममताभाव करे वह पाप है और तृष्णा को कम करे वह पाप है जोर तृष्णा का कम कम करे वह पाप के भाव कम करे वह पाप के साव कम करे वह पाप कि साव कम करे वह पाप के साव कर नहीं कर ता है;

परन्तु वे पुण्य-पाप के भाव आत्मा के ज्ञानस्वभाव से पृथक् हैं इससे अचेतन हैं और इसीसे उन पुण्य-प प के लक्ष से होने वाला ज्ञान भी आत्मस्वभाव नहीं है,—इन सब का, लक्ष छोड़कर परिपूण ज्ञानस्वभाव की ओर उन्मुख होकर, पूर्ण स्वभाव के विश्वास से जो ज्ञान प्रगट हो वह सम्यग्ज्ञान है, वह आत्मा के साथ एकत्व रखता है और वह मोक्ष का कारण है।

(२२०) पाप और पुण्य-दोनों की एक ही जाति पाप की अपेक्षा पुण्य में मंदकपाय है, परन्तु वह भी कषाय का ही प्रकार है। पुण्यभाव में धर्म नहीं है। जिस प्रकार पाप अधर्म है उसी प्रकार पुण्य भी अधर्म है।

(२२१) जिस के चैतन्य का पुरुषार्थ नहीं वह नपुंसक है

जो वस्तु आत्मा से पृथक् हो उससे आत्मा को लाम नहीं होता; और उस पर वस्तु के लक्ष से भी आत्मा को लाभ नहीं होता। आत्मा के स्वभाव के लक्ष से ही आत्मा को लाभ नहीं होता। आत्मा के स्वभाव के लक्ष से ही आत्मा को लाभ होता है। लाभ कहो, शांति कहो, हित कहो, सुख कहो अथवा धर्म कहो-वह सब एकार्थ है। बाह्य में अनुकूल सयोग आएँ उसे अज्ञानी जीव लाभ मानते हैं और उन पदार्थों में सुख मानते हैं, परन्तु अपने स्वभाव में सुख है उसे नहीं मानते। मुझ में सुख नहीं है और पैवे में सुख है—ऐसा मानने वाले जीव अपने को निर्माल्य-पुरुषार्थ-रहित मानते हैं। अपने स्वभावसामर्थ्य को जानने का पुरु-

षार्थं न करने वाले और पर में सुख मानने वाले जीवों को आवार्यंदेव नपुसक कहते हैं। पुरुष तो उसे कहते हैं जो स्वभाव का पुरुपार्थं प्रगट करे। जो शुद्ध आत्मस्त्रभाव को नहीं जानते उन्हें नामर्व कहा है। आत्मा के असाधारण लक्षण को नहीं जानते उन्हें नंपुसक कहा है। (हिन्दी समयसार पृ० ८१) आत्मा में हो आनन्दसामध्य है, परन्तु उस आनन्द का उपभोग करने की शक्ति जिन में नहीं है वे जीव पर में आनन्द मानते हैं और पर विषयों को देखकर सातुष्ट होते हैं—वह नामदी का चिह्न है। स्वभाव की श्रद्धा नहीं करते और पर में सुख मानते हैं उन के चैतन्य का पुरुषार्थ नहीं है।

आतमा स्वयं पुरुष है; अनंतगुणों में रहकर आनंद का स्वतंत्रक्षप से उपभोग करने वाला पुरुष है, चैतन्यस्वभावी भगवान है, पुरुषार्थ का सागर है; उस के असावारण चैतन्यत्वभाव का जो अनुभव नहीं करता और पर्याय में पुण्य-पाप होते हैं उन्हीं को धर्म मानता है-वहं जीव चैतन्य-पुरुषार्थ से रहित नपुसक है।

#### (२२२) भवभ्रमण दूर करने का उपाय

आतमा का चैतन्यस्वभाव पर से भिन्न है और पुण्य-पाप-रूप अध्यवसान से भी पृथक्, साक्षीस्वरूप ज्ञाता है;—ऐसे अपने आत्मा की जिसे श्रद्धा नहीं है-विद्वास नहीं है-खबर नहीं है, वह जीव 'मैं पर का करूं'-ऐसा मानता है और पुण्य-पापादि अध्यवसान को ही आत्मा मानता है। आत्मा स्वयं भगवान, चैतन्यप्रकाश की मूर्ति है, चैतन्यत्व से उस की महिमा है, जो क्षणिक विकार होता है वह चैतन्य की जात नहीं है। उन विकार से जो अपने को लाभ मानता है अथवा विकार को आत्मा मानता है, उस जीव का ज्ञान विकार को जानने में ही कह जाता है, परन्तु विकार से छूटकर वह अपने ज्ञान को स्वधावोन्मुख नहीं करता, और इससे उसे धर्म नहीं होता—भवश्रमण नहीं टलता। इसलिए भाचार्य देव बहते हैं कि अपने आत्मस्वभाव को समस्त अन्य द्रव्यों से और उन के निमित्त से होने वाले अन्य भावों से वास्तव में पृथक् देखना—अनुभवन करना—यही भवश्रमण टालने का उपाय है।

#### (२२३) अज्ञानी का पागलपन

इानमूर्ति आत्मा समस्त पर द्रव्यों से भिन्न हैं। पर द्रव्यों से भिन्न कहने से रागादि भावों से भी भिन्न समझना चाहिए। यहा रागादि को भी पर द्रव्य में गिना है। आत्मा के स्त्रभात्र से रागादि नहीं होते परन्तु पर द्रव्य के निमित्त से होते हैं-इससे वे भी पर द्रव्य हैं। अज्ञानी जीव उन्हें अपना स्त्रह्मप मानता है। जिस प्रकार किसी को पागळ कुत्ते ने कांटा हो और उसका विष छागू हो गया हो, उसे मरने की तैयारी होने पर पागळपन होता है। इसी प्रकार अज्ञानी को मिण्यात्वह्मपी पागळपन छागू हो गया है-इससे वह बावरा हुआ है स्त्र द्रव्य और पर द्रव्य का स्वह्मप क्या है-उसका भान भूछ गया है, उसे अपने चैतन्य की

खबर नहीं है और बाह्य में सुख के लिए दौड़ रहा है! चसे यहां समझाते हैं कि भाई! आत्मा की पर द्रव्यों से और पुण्य-पाप से मिन्नता है। पर को और पुण्य-पाप को जानने से वहीं रुष्ठ जाये-ऐसा तेरे ज्ञान का स्वरूप नहीं है। अपने पिपूर्ण ज्ञानस्वभाव में एकता करके जानना-ऐसा तेरे ज्ञान का स्वरूप है; उस स्वरूप को तू देख!

(२२४) विकार आत्मा का स्वरूप नहीं है

जो आत्मस्वरूप हो वह कभी आत्मा से पृथक् नहीं होता। शुभ या अशुभ विकारभाव आत्मा का स्वरूप नहीं हैं इससे वे आत्मा से अलग हो जाते हैं अर्थात् चनका नाश हो जाता है। ज्ञान आत्मा का स्वरूप है उसका कभी नाश नहीं होता। विकारी भाव आत्मवस्तु के आश्रय से नहीं होते परन्तु पर वस्तु के आश्रय से होते हैं, —वे भाव आत्मा का स्वरूप नहीं हैं। विकारी भावों का सम्पूर्ण अभाव होकर ज्ञान पूर्ण रह जाता है, परन्तु ज्ञान का कभी भी सर्वथा अभाव नहीं होता; क्योंकि ज्ञान ही आत्मा का स्वभाव है—विकार आत्मा का स्वभाव नहीं होता; क्योंकि ज्ञान ही आत्मा का स्वभाव है—विकार आत्मा का स्वभाव नहीं है।

# भेदविज्ञान के लिए प्रेरणा

(२२५) आत्मा का सर्व पर द्रव्यों से भिन्न अनुभवन करना चाहिए

इस प्रकार आत्मा के ज्ञानस्वभाव को समस्त पर से भिन्न देखना चाहिए। किस प्रकार देखना चाहिए?—पूर्ण क्वानस्वभाव है वह मैं हूं, इस के अतिरिक्त अन्य कोई भाव मैं नहीं हूं—ऐसा बराबर जानकर, परोन्मुख होते हुए अपने क्वान को स्वभावोन्मुख करके शुद्ध आहमा का अनुभव करना चाहिए। मैं चिदानन्दस्वरूप हूं, रागादि कोई भी भाव मेरे नहीं हैं, पर द्रव्यों अथवा पर भावों के आश्रित मेरा ह्यान नहीं है—इस प्रकार पर से भिन्नत्व जानकर, वहां से ज्ञान को हटाकर आत्मस्वभाव के आश्रय से ज्ञान को एकाय करके अनुभव करना—वह अनंतकाल में न किया हुआ—ऐसा अपूर्व आत्मधर्म है। चतुर्थ गुणस्थान में मित श्रुतज्ञान से ऐसा अनुभव होता है।

(२२६) आत्मा का किस के बिना नहीं चलता?

प्रत्येक बस्तु स्वाधीनरूप से अपना कार्य कर रही है। कभी कोई वस्तु दूसरे के साथ मिळकर कार्य नहीं करती। यह आत्मा कभी किसी पर वस्तु के कारण नहीं निभता! पर द्रव्यों का तो आत्मा में अभाव ही है। अज्ञानी जीव को स्व-पर में एकत्वबुद्धि होने से वह ऐसा मानता है कि-मेरा परवस्तु के बिना नहीं चळ सकता, परन्तु ऐधा मानने वाळा अज्ञ'नी जीव भी प्रतिक्षण परवस्तु के बिना ही चळा रहा है। पैसा, शरीरादि पदार्थ न हों उस समय क्या खात्मा का परिणमन कक जाता है?-अथवा आत्मा का नाश हो जाता है? ऐसा तो नहीं होता। आत्मा का ज्ञान सदैव अपने स्वभाव से ही परिणमित होता है और आत्मा सदैव आपने स्वभाव से ही जीवित रहता है। यदि ज्ञान न हो तो आत्मा

ही न हो, अर्थीत् ज्ञान के विना श्रात्मा का एक पल भी नहीं चल सकता। परद्रव्य और राग के बिना भी आत्मा का चलता है। सिद्ध भगवान को कहीं परद्रव्य का संयोग या राग नहीं है, अरेले ज्ञान से ही उन का आत्मा स्थित है। प्रत्येक आत्मा सदेव अपने ज्ञानस्वभाव से और पर के अभाव से ही स्थित रहता है। इस प्रकार धर्मार्थी जीतों को अपने आत्मा को सर्व पर से भिन्न ज्ञानस्वभावरूप निश्चित करना चाहिए। अपने ज्ञानस्वभावोन्मुख होकर सम्यक् श्रद्धा—ज्ञान प्रगट वरू वह मेरा स्वरूप है, पर से मुक्त और विकार से भी मुक्त—ऐसा मेरा परिपूर्ण ज्ञानस्वभाव है, उस स्वभाव के आश्रय से जानना मेरा स्वरूप है;—इस प्रकार अपने आत्मा का अनुभव करना ही अनन्तकाल के जन्म-मरणों से छूटने का एक ही उपाय है।

## (२२७) अधर्म क्या है और वह कैसे दूर होता है?

अपना ज्ञानस्त्रभाव राग रहित है; जिसे अपने ज्ञान-स्त्रभाव का अनुभव नहीं है वह जीत राग को अपना स्त्रह्मप्र मानकर राग का कर्ता होता है; और जो राग का कर्ता होता है वह जीत ऐसा मानता है कि मेरे राग के कारण पर द्रवय में कार्य होता है--अर्थात् में पर का कर्ता हूँ। ऐसी विपरीत मान्यता में ज्ञान, राग और पर द्रवय में एकता-जुद्धि है-वही महान अथर्म है। वह अथर्म कैसे दूर होता है? उसका उपाय यहाँ आचार्य देव वतलाते हैं। राग से और पर से भिन्न ज्ञानस्त्रभाव है-उसे पहिचाने तो राग और पर द्रव्य में एकत्बबुद्धि टरें तथा ज्ञान अपने स्वभाव-रूप हो-उसी का नाम धर्म है।

#### (२२८) जीव का कर्तव्य

जीव के राग का कार्य पर में नहीं होता। स्त्री, पुत्रादि जाच मृत्युशयण पर पड़े हों तब, यदि वे बच जायें तो अच्छा हो,-इस प्रकार स्वय अत्यंत राग करता है, ताथापि वे मर जाते हैं, अपने राग के कारण उस में कुछ मी फे फार नहीं होता। स्वयं तो पर से भिन्न है। स्वयं अपने में राग कर सकता है पग्नतु पर में कुछ नही कर सकता-ऐसा यदि यथार्थ ह्रप से समझे तो पर की ओर से हटकर अपने **क्रा**नस्वभात्र की ओर उन्मुख हो और राग का भी कर्तान हो। हे भाई। तुझे प्रत्यक्ष दिखाई देता है कि तेरा राग पर में कुछ भी नहीं कर सकता। जिस प्रकार पर के छिए तेरा राग व्यर्थ है, उसी प्रकार वह राग स्थयं आत्मा की भी कोई छाभ नहीं करता। यदि स्त्री-पुत्र-शरीरादि पदार्थ तेरे हों, तो उनपर तेरा अधिकार क्यों नहीं चलता? तेरी. इच्छानुसार ही वे पदार्थ परिणमित क्यों नहीं होते ? इस-िष्ट तू अपने ज्ञान में ऐसा निर्णय कर हि-मेरा ज्ञानस्वरूप समस्त पर पदार्थों से भिन्न है, पर पदार्थों के ओर की चन्मुखना से राग की उत्पत्ति होती है-उस से भी भिनन है, और परोन्मुख होकर जो ज्ञान राग में अटक जाता है उप से भी मेरा ज्ञानस्वरूप पृथक् है,-ऐसा जानकर अपने ज्ञान खरूप आत्मा को ओर उन्मुख हो, उसी का अभ्यास कर, उसी की रुचि-मंथन-श्रद्धा और अनुभव कर ! निरंतर यही करने योग्य है।

इस प्रकार आत्मा को सर्व पर से भिन्न बतलांकर आचार्य देव ने उसका अनुभव करने की प्रेरणा की है।

× × ×

🕸 जीव के साथ ज्ञान की एकता 🏶

पर द्रव्यों से आत्मा भिन्न है—ऐसा बतलाया; तो फिर आत्मा अपने स्वह्मप से कैसा है ? वह अब बतलाते हैं। आत्मा का ज्ञान स्पर्शादि से भिन्न, धर्म—अधर्म—आकाश—काल से भिन्न और पुण्य—पाप से भी विल्कुल भिन्न है—ऐसा बतलाया। अब, ज्ञान अपने आत्मा से किंचित भिन्न नहीं है, परन्तु एकमेक है—अभेद है- ऐसा बतलाते हैं। प्रथम नास्ति अपेक्षा से (पर के साथ व्यतिरेक्षपने से) ज्ञान का स्वह्मप बतलाया; अब अस्ति अपेक्षा से (अपने साथ अन्वय-पने से ज्ञान का स्वह्मप बतलाकर आत्मा की पहिचान कराते हैं—''जीव ही एक ज्ञान है, क्यों कि जीव चेतन है इसलिए ज्ञान का और जीव का अव्यतिरेक (अभिन्नत्व) है।'

(२२९) किस ज्ञान को जीव को साथ एकता है ?

जीव ही चेतन हैं। जो ज्ञान जीवस्वभाव की ओर ढळकर जीव के साथ अभेद हो वह ज्ञान ही चेनन हैं और वह स्वयं जीव है। शरीरादि पर वस्तुएँ तो जड़ हैं, उनमें

ज्ञान नहीं है; पुण्य-पापभाव भी चेतन नहीं हैं और पर सक्ष में. रुक्कर होने वाला ज्ञान का क्षणिक विकास भी चेतन नहीं है। जिस ज्ञान से आत्मा को छाम नही होता और जो ज्ञान आत्मा के छक्ष से एकाम नहीं होता वह ज्ञान आत्मा का स्वरूप नहीं है; इससे परमार्थतः वह ज्ञान आत्मा से भिन्न है। पर के छक्ष से राग की मन्दना होकर जो ज्ञान विकसित हुआ उसमें चैतन्यस्त्रभाव का परिणमन नही है, परन्तु कषायचक का परिणमन है-वह ज्ञान कषाय से पृथक् नही । दुआ है। पर का कुछ करने की बुद्धि पूर्वक जो बाह्यकला विकसित होती है, उससे आत्मा को कुछ भी लाभ नहीं होता-वह कला आत्मा की नहीं है। आत्मा की चैतन्यक्र छा उसे कहते हैं कि जो ज्ञान आत्मा के साथ एरता करके आत्मा को केवछज्ञान प्राप्त कराये। परन्तु जो मान राग के साथ एकता करे वह तो मिध्याज्ञान है, और वह ससार का कारण है। ज्ञानी-धर्मी किसी जड़ पदार्थ को, विकार को या अपूर्ण ज्ञान को अपना खरूप नहीं मानते, और न उसके आश्रय में फकते हैं। ज्ञानी अपने स्वभाव का ही आश्रय करते हैं। स्वभाव का आश्रय करके जो ज्ञान विकसित हुआ वह ज्ञान आत्मा के साथ ही अभेद होता है; उस ज्ञान की और जीव की एकता है।

(२३०) धर्मी -अधमी का माप करने की रीति

प्रश्तः—'आत्मा ज्ञान विरूप हैं, वह पर का कुछ नहीं कर सकता'—ऐसा सुनने और समझने वाछे भी व्यापार-धंधा

भथवा घरबार छोड़कर त्यागी तो हो नहीं जाते ? जैसा व्यापार-धंधा हम करते **हैं** वैसा ही यह सुनने वाळे भी करते हैं, तब फिर हम में और डन में क्या अन्तर हुआ ?

चत्तरः- वाह्य दृष्टि से देखने वाळे अनेक जीवों को चपरोक्त प्रदन उठता है, उसका उत्तर समझने की मुख्य आवइयक्ता है। जिन जीवों को स्वयं सत्य नहीं समझना है और दूसरे जो जीव सत्यं को समझ रहे हों वे हमारी अपेक्षा कुछ अच्छा कर रहे हैं-रेसा नहीं मानना है-ऐसे जीव अपने स्वच्छंद की पुष्टि के छिए बचाव करते हैं कि सत्य को समझने वाले भी हमारे ही जैसे हैं! स्वयं अंतरंग भावों को तो समझते नहीं हैं इससे बाह्य संयोग देखकर उनपर से धर्म का माप निकालते हैं। ऐसे जीवों को शास्त्र में बहिरात्मा कहा जाता है; ऐसे बहिरात्मा को दी उपरोक्त प्रदन उठना है। उसका यहा समाधान करते हैं-"जैसा व्यापार-धंधा हम करते हैं वैसा ही सत्य सुनने वाले भी करने हैं '-ऐसा प्रदन किया है, परन्तु भाई! सब से पहली मूल बात तो यह है हि-नाह्य में व्यापार-धंधा आदि कोई भी जड़ की क्रियाएँ तो तू भी नहीं करता और दूसरे आत्मा भी नहीं करते । ज्ञानी या अज्ञानी कोई भी भारमा जड़ की किया तो करता ही नहीं; मात्र अतरंग भाव करता है, और उन अंतर के भाशें पर से ही धर्म-अधर्म का मार हो सकता है। बाह्य संयोगों पर से धर्म-अधर्म का माप नहीं हो सकता। कोई जीव व्यापार-ध घा, घरबार सन कुछ छोड़ हर

और नन्त हो कर जंगल में रहे तथापि महान अधर्मी होता है और अतंतसं सार में परिश्रमण करता है। और किसी जीव के बहा में उपाप र-धंवा या राज-पाट का संयोग हो तथापि अंतर में आत्मस्त्रभाव का भान है, प्रतीति है, तो वैसा जीव महान धर्मात्मा और एकावतारी अथवा उसी भव में मुक्ति प्राप्त करने वाला भी होता है। इमलिए अंतरंग भावों को देखना सीखना चाहिए, बाह्य से धर्म का माप नहीं होता।

#### बाह्य संयोग समान हे।ने पर भी एक केा प्रतिक्षण धर्म और दूसरे केा प्रतिक्षण पाप

सत्य सुनने तथा समझने वाले जीवों को और सत्य न सुनने-समझने वाले जीवों को बाह्य में व्यापागित समान हों, तथापि सत्य समझने वाले जीव को उस समय आत्म-स्वभाव का भान है, अपने आत्मा की राग से भिन्न श्रद्धा करता है और बाह्य कार्यों को मैं कर सकता हूँ—ऐसा नहीं मानता, इससे उस के राग द्वेष अत्यंत अस्प होते हैं, और उस समय भी राग से भिन्न आत्मा की श्रद्धा होने के कारण उसे धर्म होता है; राग-द्वेष का पाप अत्यन्त अस्प है। और जिसे सत्य की दरकार नहीं हैं—ऐसा जीव व्यापारादि जड़ की किया को अपना मानता है और उस के कर्त त्व का अभिमान करता है—इससे उसे अज्ञान का महान पाप प्रतिश्वण बधता है। इस प्रकार बाह्य संयोग समान होने ,पर भी अंतर ग में आकाश—पाता हो जितनी महान असमा-

नता है; संयोगद्दि से देखने वाले जीव उस विभिन्नता को किम प्रकार समझेंगे ?

धमी जीव को काहे का त्याग होता है ?

लोगबाग झट बाह्यत्याग करना चाहते हैं, परन्तु पर पदार्थ तो अत्मा से त्रिकाल भिन्न ही हैं। पर पदार्थ कहीं भारमा में प्रविष्ट नहीं हो गये हैं कि आत्मा उनका त्याग करे? पहले अझ न भव से परद्रव्यों को अपना मानता था और उनका अहं कार करता था; परन्तु सच्ची समझ होने से ऐसा जाना कि आत्मा सर्व पर से पृथक् है, इससे तीनों लोक के सर्व पदार्थों में से अपनेपन की विपरीत मान्यता छोड़ दी—वही मिध्यात्वरूप अधर्म का त्याग है; यह त्याग अझानी को दिखाई नहीं देता। बाह्य त्याग या प्रहण आत्मा नहीं करता; अतर में सत्य भानों का प्रहण और मिध्या भानों का त्याग करे वह धर्म है।

सत्य का स्वीकार और अस्वीकार करने वाले जीवों में महान अन्तर

पुनरच, सत्य को समझने की जिज्ञासा वाळे जीव सत्य का स्वीकार करके उन्नका आदर करते हैं, उसकी कृचिपूर्वक समझने के लिए प्रयत्न करते हैं, और उस के लिए निवृत्ति लेकर सत्समागम करते हैं। जब कि दूसरे जीवों को सत्य समझने की दरकार नहीं है, सत्य की कृचि नहीं है, और उलटा सत्य का अनादर करते हैं। देखो! दोनों के अंतरंग परिणामों में कितना फेर है! बाह्य संयोग समान होने प्र

भी एक को सत्य की जिज्ञासा है और दूसरे को उसकी उपेशा है-तो क्या उनमे अन्तर नहीं पड़ा १ एक जीव स-य का अवण-मनत-भावना करने में दिन का अमुक भाग निवृत्ति लेता है और दूसरा जीव बिल्कुल निवृत्ति नहीं लेता, तम फिर क्या पड्छे जीन ने उतने राग का त्याग नहीं किया? श्री पद्मनिद् श्राचार्य देव कहते हैं कि चैतन्यस्वरूप आत्मा की बात सुनकर रुचि पूर्वक उनका स्वीकार करने वाला जीव भविष्य में मुक्ति प्राप्त करने वाला है। एक जीव सत्य की रुचि पूर्वक 'हां' कहता है और दूसरा 'ना' कहता है तो दोनों में कितना अन्तर है ? सत्य को स्त्रीकार करने वाला जीव अपनी मान्यता में तीनों काल के सत्य का प्रहण और असत्य का त्याग करता है और अस्वीकार करने वाला जीव अपनी मान्यता में तीन काल के असत्य का प्रहण और सत्य का त्याग करता है; -यह अंतरंग ब्रहण-त्याग अज्ञानियों को दिखाई नहीं देता और बाह्य पदार्थों के प्रहण-त्याग् का अभिमान करते हैं।

बाह्य संयोगों में रहने वाले धर्मी क्या करते हैं?
श्रीमद् राजचंद्रजी ज्ञानी पुरुप थे, आत्मस्त्रभाव का भान
था, तथापि गृहस्थाश्रमी थे, बाह्य मे लाखों का हीरे-जवाहिरात का वणागर होता था, परन्तु उस समय उन के आत्मा
में पर का स्वामित्व किंचित् भी नहीं था। अतर में से
शरीरादि का स्वामित्व उड़ गया था; अल्पराग था-उस के
भी स्वामी नहीं होते थे। रागरहित स्वभाव के आश्रय से
कुन सुन का ज्ञान ही करते थे। बाह्य में क्यापारादि की

क्रिया बाह्य कारणों से होती थी; अपने को पर्याय की निर्वंछता से अल्पगा होता था; परन्तु उस समय भी एक क्षणमात्र को चैतन्य के स्वामित्व से च्युत नहीं होते थे और
राग का या पर का कर्तृत्व स्वीकार नहीं करते थे। अहानी
जीवों को तो वे बाह्य क्रियाएँ और राग करते हुए दिखाई
देते हैं, परन्तु ज्ञानी के अंतरस्वभाव की उन्हें खबर नहीं
पड़ती। ज्ञानी तो अपने परिपूर्ण चैतन्यस्वभाव के स्वामी हैं,
और इस स्वभाव के आश्रय से प्रतिक्षण प्रति पर्याय में उन
के ज्ञान की विशुद्धता होती रहनी है। ज्ञानी ज्ञानस्वभाव की
एकता के अतिरिक्त दूसरा कुछ नहीं करते।

### पर का प्रहण-त्याग किसी के नहीं है

इस जगत में कौन-सा जीव पैसादि वस्तुओं को प्राप्त कर सकता है ? और कौन-सा जीव उन्हें छोड़ संकता है ? 'मैं ने पैसा कमाया और मैने पैसे का त्याग किया'-इस प्रकार मूढ़ जीव मात्र अहं कार करता है। अज्ञानी जीव भी परद्रव्यों में कुछ नहीं करता; हँ, वह जीव अपने में ममत्व को कम या अधिक करता है। परमार्थ से तो ममत्वभाव का प्रहण-त्याग आत्मस्वभाव में नहीं है।

## अज्ञानी बाह्यत्यागी होने पर भी अधर्मी और ज्ञानी गृहस्थ होने पर भी धर्मी

जो जीव परद्रव्य का स्वामी होता है वह अवेतन का स्वामी होता है। अज्ञानी जीव बाह्य में सब कुछ छोड़कर जिंगेल में जॉकर रहे-इससे उस के अंतर में से पर वस्तु का स्वामित्व हट गया है-ऐसा नहीं समझना चाहिए; और ज्ञानी को बाह्य में उद्दमी आदि का संयोग हो, इससे उसे परद्रव्य का स्वामित्व है-ऐसा नहीं समझना चाहिए। ज्ञानी जीव गृहस्थाश्रम में होने पर भी वर चैतन्य का ही स्वामी है— इससे वह धर्मी है; और बाह्यत्यागी अज्ञानी जीव पर के त्याग का अह कार करता है—अभिमान करता है कि-मैने परद्रव्य को छोड़ा है—उस जीव की मान्यता में अनन्त पर-द्रव्यों का स्वामित्व विद्यमान है-इससे वह अधर्मी है।

> जिज्ञासु जीव की पात्रता और अंतर की अपूर्व धर्म क्रिया

'आत्मा परिपूर्ण ज्ञानस्वरूप है, पुण्य-पाप के आश्रय से आत्मा को लाम नहीं है; पर बस्तुएँ आत्मा से बिल्कुल भिन्त हैं, आत्मा उनका कुछ भी नहीं कर सकता'-इस प्रकार हानी के पास से जो सत्य को समझने की जिज्ञासा करता है उस जीव के राग की बहुत कुछ मंदता हो गई है। बारम्बार बीतरागस्वभाव का श्रवण करने से उस का अस्वीकार नहीं करता और रुचिपूर्वक स्वभाव को समझने के लिए समय व्यतीत करता है उस जीव को प्रतिश्रण मोह की मदता होती जाती है। दूसरे जीव को सन्स्वभाव की बात ही रुचिकर नहीं लगती और उलटी अरुचि होती है उस के मोह की हदता होती जाती है। निवृत्तस्वरूप रागरहित आत्मस्वभाव की बात का बारम्बार परिचय करना अच्छा लगता है तो उन जीव को अतर में वीतरागता और निवृत्ति

रुचिकर प्रतीत हुई है अथवा नहीं १ और उतने अंश में राग से तथा संसार से उस ही रुचि छूट गई है या नहीं ? बसं, इसमें स्त्रभाव के लक्ष्य से तीन कषाय छूटकर मंदकषाय होगई वह ग्रुमिकया है, उम्र ग्रुम से भी आत्मस्वभाव अलग वस्तु है-इस प्रकार बारम्बार राग रहित स्वभाव की भावना करने से स्वभाव की ओर ज्ञान की अंशतः एकायता होती जाती है- उतनी ज्ञान किया है; वह राग रहित है और धर्म का कारण होती है। इस प्रकार स्वभाव की रुचि का मथन करने करते जैसा परिपूर्ण स्वभाव है वैसा यथार्थ समझ जाए और सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान प्रगट करे वह अपूर्व धर्म क्रिया है। वह क्रिया अनंत जन्म-मरण का नाश करने वाली है। अनादिकाल में कभी भी ऐसी किया एक क्षणमात्र भी जीव ने नहीं की है। यदि एक क्षण भी ऐसी सच्ची समझरूपी किया करे तो जीव की मुक्ति हुए बिना न रहे।

सत् की रुचि ही धर्म का कारण है

पैसा किस प्रकार कमाया जाय-ऐसी बात झानी नहीं करते, परन्तु मात्र सन्स्थभाव की वीत गणी बात कहते हैं; उसे सुनकर कितने ही जीवों को उसका बहुमान आता है, और अनेक जीव उसे सुनना ही नहीं चाहते तो उन दोनों में कितना अन्तर है शिसे सन्स्थभाव की बात नहीं रुचती वह जीव तो सन् सुनने में भी नहीं हकता और न उस में सत् समझने की पात्रता है। जो जीव सन् को हिचपूर्वक वारम्बंगर अवण-मनन करता है वह जीव बाह्य में भछे ही?

व्यापार—धंधा या घरबार का राग न छोड़ सके, तथापि उसका भाव पहले जीव की अपेक्षा उत्तम है, और उसमें सत् को समझने की पत्रता है। दोनों जीवों के बाद्य में व्यापारादि होने पर भी एक को राग रहित स्वभाव रुचिकर छगता है, और दूसरे को व्यापारादि और राग की हो रुचि है। यह रुचि का फेर है। रुचि ही धर्म और अधर्म का कारण है। स्वभाव की रुचि धर्म का और संयोग की रुचि अधर्म का कारण है।

जिन जीवों को सत्य आत्मस्वभाव को समझने की जिल्लासा हुई है, और उसके छिए बारम्बार सन्समागम में रुकते हैं—ऐसे जीवों को अपूर्व आत्मधर्म कैसे प्रगट होता है—वह बात यहां आचार्यभगवान समझाते हैं। पर से भिन्न चैतन्यस्वभाव का निर्णय करने से अपने मे स्वभाव की परिपूर्णता माने वही अपूर्णता और विकार का नाश करने का उपाय है। अपूर्ण दशा जितना या विकर जितना अपने आत्मा को न मानकर, परिपूर्ण स्वरूप से स्वीकार करना ही प्रथम अपूर्व धर्म है।

(२३१) हे जीव! शरीर से भिन्न चैतन्य की शरण ले!

हे भाई! जिस शरीर को तू अपना मान रहा है उस शरीर पर भी तेरा अधिकार नहीं चलता, तब फिर जो पदार्थ प्रत्यक्षरूप से दूर हैं उन में तेरा कैसे चल सकता है ? तू पर का कुछ भी नहीं कर सकता; परपदार्थ तुझ से पृथक हैं इसलिए उन पदार्थों के आश्रय से जो मोहादिभाव होते हैं वे भी तेरे स्वरूप से भिन्न हैं। इन सब से भिन्न अपने चैतन्यतत्व को तू पहिचान, तो उस के आश्रय से तुझे धम और शांति प्रगट हो। शरीर की अंगुली टेढ़ी हो जाये, कांपने लगे, लक्तवा लग जाये अथवा अन्य कोई भी रोग हो, उस समय उसे मिटाने की तेरी तीव्र इच्छा होने पर भी तेरी इच्छानुसार शरीर का कार्य नहीं होता; इविछए हे भाई! तू समझ छे! अंतर में देख कि तेरा स्वभाव उस शरीर और उस की ओर की इच्छा से भिन्न है; इबिछए उन का आश्रय छोड़ और अपने नित्याथायी चैतन्यस्वभाव का आश्रय कर! उसी को शर्ण छे! वर्तमान अपूर्णदशा में राग होने पर भी तू अपने ज्ञान में ऐसा निर्णय और श्रद्धा कर कि वह राग और अपूर्ण ता मैं नही हूँ, मै तो उस राग और अपूर्णता से रहित पूर्ण ज्ञानस्त्रभात्रहम हूँ। यदि तु ऐसा निर्णंय करेगा तो तुझे अंतर में रागरहित आत्मा को समझने का अवकाश रहेगा-अर्थात् राग और शरीर से भिन्नत्व का भान जागृत रहेगा। जीवन में शरीर से भिन्न चैतन्य का भान किया होगा तो शरीर छूटने के (मृत्यु के) प्रसंग पर मूच्छित नहीं होगा और श्रीर से भिन्न चैतन्य को जागृति रहेगी तथा आत्मा के आनंदपूर्वक समाधि होगो। अहो! मैं चतन्यभगवान हूँ, शरीर से पृथक् हूँ-ऐसा जिसने भान हिया है उसे शरीर से मुक्त होने का (जन्म-मरण रहित होने का) अवसर आयेगा। शरीर में ही जो एक्ता मान बैठा है वह तो शरीर में ही मूच्छित हो. जायेगा और पुनः पुनः नवीन शरीर धारण करके अनंत जन्म-मरणों में भटकेगा। मेरे चैतन्यतत्व का शरीर से संबंध ही नहीं हैं—ऐसी श्रद्धा करने वाला जीव अल्पकाल में अशरीरी-सिद्ध होगा।

चैतन्यजाति को शरीर से और विकार से भिन्न जान-कर, तीनकाल के सर्ग पर्गों से मैं पृथक हूं-ऐसा समझ कर अपने ज्ञान को स्वभाव में एकाम करके जो आत्मा की श्रद्धा-ज्ञान-अनुभव करता है उसे अपूर्व धर्म प्रगट होता है। उस जीव के ज्ञान में स्वभाव की एकता का प्रइण हुआं और सर्व परपदार्थों के अभिमान का त्याग हुआ।

(२३२) शरीर में राग हो तब आत्मा का क्यां करना चाहिए?

प्रइतः—आत्मा चैतन्यस्वरूप है और शरीर से भिनन
है—यह बात तो हम मानते हैं, परन्तु जब शरीर में रोग
हो तब हमें उस की दवा तो करना चाहिए या नहीं ?

उत्तर:—आत्मा शरीर से भिन्न है और शरीर।दि पर द्रव्य का कुछ भी नहीं कर सकता-ऐसा वस्तुस्वरूप समझ में आया हो तो उपरोक्त प्रश्न उठने का अवकांश ही नहीं रहता। 'आत्मा शरीर से भिन्न नहीं है परन्तु शरीर का कर्ता है'-ऐसी जिस की अज्ञानबुद्धि है उसी को उपरोक्त प्रश्न उठता है। 'दवा करना या न करना'-ऐसा प्रश्न कब उठता है। 'दवा करना या न करना'-ऐसा प्रश्न का उठता है। यदि दवा की किया आत्मा के आधीन हो तो वह प्रश्न उठता है। जो कार्य करने के लिए स्वयं समध् नहीं है उस के संबंध में 'मुझे यह करना या न करना' ऐसा प्रक्त ही नहीं होता। शरीर की अथवा दवा लाने की किया आत्मा कर ही नहीं सकता। आत्मा तो स्व-पर का ज्ञान करता है, और अधिक तो अपने में राग-देव-मोहमाव करता है। जिसे शरीर पर का राग हो ऐसे जीव को दवा करने का विकल्प आता है, परन्तु दवा तो यदि आना हो तो स्वयं उस के अपने कारण से आती है, आत्मा पर में एक अणुमात्र भी फेरफार नहीं कर सकता। यहाँ तो अवार्यदेव यह बात समझाते हैं कि जो रागभाव होते हैं वह करने का भी आत्मा का कार्य नहीं है; और अपने की भूछकर पर को जानने में रुके-ऐसा ज्ञान भी आत्मा का स्वरूप नहीं है। आत्मा के स्वभाव की ओर उन्मुख होकर जाने वह ज्ञान आत्मा का स्वरूप है। जड़ शरीर की और दवा करने की बात तो दूर रही, जड़ को अवस्थाएँ प्रतिक्षण जैसी होना हों वैसी जड़ के स्वभाव से होती ही रहती हैं; अज्ञानी जीव अपने ज्ञातास्वभाव को भूलकर उसका अभि-मान करता है; ज्ञानी जीव उस से भिन्नत्व जानकर अपने ज्ञानस्वभाव को ओर उन्मुख होता है, और राग तथा पर का ज्ञाता रहता है।

दवा को, शरीर को, राग को और आत्मा को-सब को एकमेक माने उस जीव को ऐसा प्रदन उठता है कि-'शरीर में बुखार आये तब मुझे दवा करनी चाहिए या नहीं!' परन्तु भाई! तू विचार तो कर कि 'तू यानी कौन? और द्वा करने का मतलब क्या?' तू अर्थात् कान और द्वा

का अर्थ है अनन्त जड़ रजकण। क्या तेरा ज्ञान उन जड़ रजकणों की किया करता है? 'मुझे खरगोश के सींग काटना चाहिए या नहीं?' ऐसा प्रदन ही कब उठ सकता है! यदि खरगोश के सींग हों तो यह प्रदन उठे, परन्तु खरगोश के सींग ही नहीं हैं तो फिर उन्हें काटने या न काटने का प्रश्न ही नहीं उठता। उसी प्रकार यदि आत्मा परवस्तु का कुछ कर सकता हो तो 'मुझे करना चाहिए या नहीं'-ऐसा प्रदन उठे वह ठीक है। परन्तु आत्मा पर का कुछ कर ही नहीं सकता, तब फिर 'मै पर का करूं' अथवा 'में पर का न करूं'-यह दोनों मान्यताएँ मिध्या हैं।

(२३३) सत्य को समझना वीतरागता का कारण है 'आत्मा ज्ञानस्त्ररूप है, पर का कुछ नहीं कर समता, जड़ की क्रियाएँ अपने आप जैसी होना हों वैसी होती रहती हैं'—ऐसा समझकर अपने ज्ञानस्वभाव की ओर उन्मुख होना और पर से उदासीन होना वह प्रशेजन है। परन्तु स्वच्छन्द का सेवन करके विषय-कषायों की पुष्टि की यह बात नहीं है। यह तो ऐसी अपूर्व बात है कि यथार्थ समझे तो वीतरागता हो जाये। प्रथम श्रद्धा में वीतरागता हो और फिर चारित्र में वीतरागता हो जाये। कोई जीव स्वच्छन्दी, होकर विषय-कषायों की पुष्टि करे तो वह सत्य को समझने का फळ नहीं है, परन्तु वह जीव सत्य को नहीं समझा है इससे उसकी नासमझी का ही वह फल है। उसमें सत्य का किंचित् दोष नहीं है। सत्स्वभाव समझे और विषय-ऋषायों की वृद्धि हो-ऐसा कभी नहीं हो सहता, क्योंकि सत्स्वभाव की समझ तो वीतरागता का ही कारण है।

(२३४) चैतन्य से च्युत होकर जो जड़ में सुख मानता है वह बेगारी है

अहो ! जगत के जीव अपने चैतन्यसुख को भूलकर विषय-कषायों में सुख मान रहे हैं। विषय-कषाय की रुचि वाळे जीव, जिसके पास अधिक ढक्ष्मी अ दि के संयोग हों चसे अधिक सुखी मानते हैं; उससे 'सेठजी' आदि कहकर अंतर से उमका बहुमान करते हैं। परन्तु अपनी जो चैतन्य-जाति है-ज्ञानस्वभाव की संपत्ति है उसके संभालने का जिन्हें अव हाश नहीं है; चैतन्यलक्ष्मी को भ्लकर बाह्य में सुख मान रहे हैं वैसे जीवों से ज्ञानीजन 'सेठ' (श्रेष्ठ) नहीं कहते, परन्तु छङ्मी के 'बेगारी' कहते हैं। जिसे अपनी श्रेष्ठ चैतन्य हक्ष्मी का भान है वही सेठ (श्रेष्ठ) है। परन्तु जो अपनी श्रेष्ठता को भूलकर, अपने सुख के छिए छक्ष्मी का आश्रय छेना है वह वास्तव में बेगार ही करता है, उसका जीवन व्यर्थ ही चला जायेगा, उमे चैतन्य के केवलझान-रूपी लक्ष्मी की प्राप्ति नहीं होगो। शरीर-पैमादि से तथा पुंण्य-पाप से मिन्न और उम ओर ढळने वाळे श्रणिक **ज्ञा**न जितना भी नहीं-ऐ रे अपने पूर्ण चैतन स्त्रभाव की श्रद्धाः करके उसके अनुभव में ज्यों ज्यों ज्ञान स्थिर होता जाता है त्यों त्यों ज्ञान की शुद्धता और वीत गगता में वृद्धि होती जाती है और अन्त में परिपूर्ण ज्ञान प्रगट होकर आत्मा भगवान हो जाता है, मुक हो जाता है; इसिछए चैतन्यस्वभावी . आत्मा की पहिचान करना चाहिए।

### [9]

# ⇒ उत्तम न्नमा धर्म का दिन 🟀

**र्म** बीर सं. २४७४ भाद्रपद शुक्का ५ मंगलवार (चतुर्थी का क्षय) **र्म** 

### (२३५) पर्यूषण धर्म

सनातन जैनदर्शन के नियमानुसार आज से पर्यूषण पर्व का प्रारम्भ होता है। सच्चा पर्यूषण अर्थात् दश लक्षण धर्म का आज प्रथम दिवस है। अनादि से तीर्थ करों के मार्ग का जो प्रवाह चल रहा है उसमें आज से प्रारम्भ करके दस दिन तक पर्यूषण पर्व है। आज उत्तमक्षमा धर्म का दिन है-इस प्रकार आज का दिन मांगलिक है; वार भी मंगल है, और अधिकार भी मांगलिक है। आत्मा का मंगल कैसे होता है, आत्मा को धर्म कैसे होता है-उसकी बात चल रही है।

### (२३६) धर्म का सम्बन्ध किसके साथ है?

धर्म स्वयं ही मांगलिक है। धर्म आत्मा की निर्दोष पर्याय है, उसका सम्बन्ध आत्मा के स्वभाव के साथ है। आत्मा का सच्चा स्वरूप क्या है वह जाने विना धर्म नहीं हो सकता। शरीर-मन-वणी तो जड़ है, वे तो आत्मा से पुशक् हैं; और दयादि भावों के साथ भी आत्मा के धर्म का सम्बन्ध नहीं है। दया अथना हिंसा के भाव स्वयं दोषरूप हैं, इससे आत्मा के स्वभाव से वे पृथक् हैं। उन विकारी भावों से आत्मा का ज्ञान पृथक् हैं। ज्ञान को पर से भिन्न वतलाकर अब, आत्मा के साथ एकरूप बतलाते हैं। यह जानने से ज्ञान की उन्मुखता पर की ओर से इटकर आत्मा की ओर होती हैं—वहीं धमें हैं।

(२३७) ज्ञान की पर से भिन्नता और जीव के साथ एकता

पर द्रव्यों से तो ज्ञान को विल्कुछ पृथक् वतलाया, और कमं के लक्ष से प्रवृत्ति होने से जो पुण्य-पाप के भाव होते हैं वह अध्यवसान है, वह अचेतन है; वह अध्यवसान और ज्ञान भिन्न हैं-ऐसा कहकर अंतर के पुण्य-पाप भावों को भी ज्ञान में से निकाल दिया है। तब फिर ज्ञान का स्वरूप क्या है वह कहते हैं।

अत्र, 'जीव ही एक ज्ञान है, क्यों कि जीव चेतन है; इसलिए ज्ञान को और जीव की अव्यतिरेक है, अर्थात् ज्ञान की और जीव की एकता है।" ज्ञान है वह जीव ही है, परन्तु ज्ञान है वह रागादि नहीं है; इबलिए जीव का आश्रय करके जो ज्ञान होता है वही संच्चा ज्ञान है, परन्तु राग का आश्रय करके जो ज्ञान हो वह अचेतन है-अज्ञान है। जीव का ज्ञानस्वभाव है, जीव चेतनस्वरूप होने से वह स्वय ही ज्ञान है। पर को जिलाने या मारने की किया तो आत्मा कभी कर ही नहीं सकता; पर जीव अपनी आयु के अनुसार ही जीते-मरते हैं। और जो पुण्य-पापरूप भाव होते हैं वे स्वय आत्मा नहीं हैं, वनमें आत्मा का ज्ञान नहीं है और न उनमें आत्मा का कल्याण है।

## (२३८) जागृत चैतन्यसत्ता

जीव स्वयं चैतन्य है, जागृत सत्ता से स्व-पर का ज्ञाता है। चैतन्य में सब को जानने की सत्ता है, परन्तु बोछने-चाछने की अथवा पर का भला-बुरा करने की सत्ता नहीं है। यहाँ किसी को प्रदन चेठे कि जीव दिखछाई क्यों नही देता ? उसका उत्तर:--यह बाह्य में शरीरादि जो कुछ ज्ञात होते हैं वे कहा ज्ञात होते हैं ? चैतन्य की सत्ता में ही ज्ञात होते हैं या उससे बाहर ? जो कुछ ज्ञात होता है वह बास्तव में आत्मा का उस प्रकार का ज्ञान ही ज्ञात होता है। इस जगत में यदि आत्मा का ज्ञान न हो तो शरीरादि हर्य पदार्थों को कौन जानेगा ? मुझे परवस्तु ज्ञात होती है-ऐसा निश्चय करते ही-'मै ज्ञातास्वरूपी आत्मा हूँ'-ऐसा उस में आजाता है, परन्तु स्वयं अपने स्वभाव को स्वीकार न करके मात्र पर का ही स्वीकार करता है इस से स्वय को अपना ही स्वभाव ज्ञात नहीं होता-इसका नाम अज्ञान है-अवम है-दुःख है। पर को जानने वाटा मेग ज्ञान मेरे आत्मा के आधार से होता है, मै ज्ञानस्वरूप हूँ-इस प्रकार ज्ञान भौर आत्मा की एकता मानकर आत्मस्वभाव का आदर करे तो ज्ञान पुण्य-पाप की रुचि से हटकर स्वभाव में एकता करे-इस से अज्ञान दूर होकर सम्यग्ज्ञान हो-धम

हो-सुख हो। ऐसे सम्यग्ज्ञान को और जीव को किंचित्मात्र भिन्नत्व नहीं है।

## (२३९) आत्मा के ज्ञानस्वभाव का सामध्य

आत्मा का ज्ञान शब्द दि से भिन्न अरूपी है। सम्पूर्ण छोकाछोक को एक साथ जाने, तथापि उस में भार नहीं लगता। वह अह्मपी अर्थात् सूक्ष्म है, इस से इन्द्रियों से अथवा राग से ज्ञात हो वैसा नहीं है। और ज्ञान अपने स्वरूप में रहकर सब को जानता है। दूरवर्ता पदार्थ को जानने के छिए ज्ञान को दूर नहीं जाना पड़ता। पचास वर्ष पूर्व की किसी बात को जानने के छिए ज्ञान को पचास वर्ष जितना समय नहीं लगता, परन्तु वर्तमानरूप रहकर स्वयं तीन काल को जान छेता है। सबको एक ही साथ जाने वैसा स्वभाव है, परन्तु जानने में 'यह अच्छा और यह बुरा'-इस प्रकार राग-द्वेप करके रुकना ज्ञान का स्वरूप नहीं है। जो ज्ञान राग-द्वेप पूर्व ह जाने वह वास्तव में चैतन्यस्वभाव नहीं है। राग-देष को जानते समय भी उप्र से एकता किये बिना-पृथक् रहकर जाने-ऐसा सम्यक्तान का स्वभाव है। पूर्व के विकारी भावों को याद करने से ज्ञान में वह विकार नही आजाता। ज्ञान का स्वभाव विकार रहित है; वह विकार को जानने वाला है, परन्तु स्वयं विकार रहित है। ज्ञान स्वयं विकार रहित होने से विकार के द्वारा ज्ञानस्वरूप ज्ञात नहीं होता, अरूपी होने से किन्हीं इन्द्रियों के द्वारा ज्ञात नहीं होता, परन्तु इन्द्रियों के अवलम्बन रहित और विकार से

भी भिन्न ऐसे ज्ञान द्वारा ही आ मस्वरूप ज्ञात होता है। जितने अ श में ज्ञान आत्मा में स्थित हुआ है उतने ही अंश में वह विकार रहित और अती द्रिय हुआ है।

पुण्र-पाप हों उन्हें ज्ञान व्यवहार से जानता है, क्योंकि पर सन्मुख-पुण्य-पाप सन्मुख होकर ज्ञान नहीं जानता है, परन्तु अपने स्वभावसन्मुख होकर ज्ञानस्वभाव को जानने से उस में परवस्तुएँ ज्ञात हो जाती हैं। इसिछिए परमार्थ से तो ज्ञान अपने स्वभाव को ही जानता है; पर को जानता है वह व्यवहार है।

(२४०) ज्ञान और आत्मा की एकता के विश्वास में आने वाले उत्तम क्षमादि धर्म

जीन चेंतन हैं. जीव को और ज्ञान को कि चित पृथक्त नहीं हैं। इस प्रकार अपना ज्ञातास्वभाव निश्चित करके स्वभावोन्मुख होता हुआ ज्ञान आत्मा के साथ अभेद हैं। इस प्रकार ज्ञान को आत्मोन्मुख करके निर्णय करने वाले ने पृण आत्मस्वभाव को श्रद्धा में लिया है, और अपने आत्मा को मिध्यात्वभावरूप अधर्म से बचा लिया है—इससे सम्यक्त्वरूपी धर्म हुआ। पहले आत्मा को विकारी मानकर पूर्णस्वभाव की हिंसा करता था; अब, जो शुद्ध ज्ञानस्वभाव है वह में हूँ और विकार का एक अश भी में नहीं हूँ—ऐसी प्रतीति से अपने शुद्धस्वभाव को विकार से बचा लिया इस का नाम परमार्थ अहिसा है। विकार की रुचि थी सम समय आत्मा की भरुचि थी; अब सान और आत्मा

की एक्ता की रुचि होने से विकार की रुचि दूर हुई-इससे स्वभाव की अरुचिरूप अनन्तानुबंधी कोध दूर होकर उत्तम क्षमा धर्म प्रगट हुआ। पहले तो जो पुण्य-पाप होते थे उन्हीं को आत्मा मान लेता था; इससे उन पुण्य-पाप से पृथक् आत्मा की खबर नहीं थी। पुण्य-पाप से भिन्न आत्म-स्वभाव का भान होते ही तुरन्त सारे पुण्य-पाप दूर नहीं हो जाते परन्तु पुण्य-पाप होने पर भी-वह मै नहीं हूँ, मैं ती ज्ञानस्वरूप हूँ-इस प्रकार पुण्य-पाप से पृथक्त की और ज्ञान के साथ एकत्व की प्रतीति स्थिर रखता है; इस प्रतीति के बल से प्रति समय शुद्धता में वृद्धि होती जाती है। आत्मा को पुण्य-पाप वाला माननेरूप मिथ्या मान्यता में आत्मा की हिंसा थी, उस मिथ्या मान्यता से आत्मा को छुड़ा छिया उस का नाम आत्मदया है। आत्मा पर को तो बचा या मार नहीं सकता। इस शरीर का भी स्वयं कुछ नहीं कर सकता। जीने की इच्छा होने पर भी शरीर को नही रख सकता, तब फिर पर को तो कहाँ से बचा सकता है ? आत्मा को पर से तो परिपृण पृथ न्त्व है और अपने ज्ञान के साथ परिपूर्ण एकता है, बिलकुल भिन्तता नहीं है। इस सम्बन्ध में किंचित् शंका नहीं करना चाहिए-ऐसा आचाय देव कहते हैं।

अ ज्ञानस्वभाव में निःशंक होने का उपदेश ॐः

पुनक्च, ''ज्ञान का जीव के साथ व्यतिरेक किंचित् भी शंकनीय नहीं हैं, अर्थात् ज्ञान की जीव से भिन्नता होगी !-ऐसा विलकुल शंका करने योग्य नहीं है, क्योंकि जीव स्वयं ही ज्ञान है।" सम्यग्टिक को निःशं नता होती है; यहाँ सम्यग्दर्शन के निःशं कित अंग की वात रखी है।

(२४१) स्वभाव की निःशंकता में आने वाले अहिंसा और सत्य धर्म

हान है वह आत्मा ही हैं—ऐसा निःशंक मानने योग्य
है, उसमें किंचित शंका करने योग्य नहीं है। ज्ञान की
वर्तमान दशा आत्मा में अभेद होकर पूर्ण द्रव्य ज्ञात हो
वह आत्मा है। ऐसे आत्मा को निःशंक मानना वह अहिंधा
है; और पर में या पुण्य—पाप में आत्मा को मानना वह
हिंसा है। ज्ञान है वह आत्मा है—ऐसा कहने से उसमें भेद की
बिलकुल शंका नहीं करना चाहिए। ज्ञानने वाला ज्ञान आत्मा
से किंचित् भी भिन्न होगा—ऐसी शंका नहीं करना चाहिए।
किसी पर के कारण ज्ञान होता होगा—ऐसा नहीं मानना
चाहिए। रागादि भानों में ज्ञान होगा—ऐसी शका बिलकुल
नहीं करना चाहिए। ज्ञान और आत्मा एक ही है—एसी
निःशक भद्धा करने वाले ने जैसा है वैसा स्वरूप माना है,—
इससे यह सत्यवादी हुआ है।

(२४२) स्वभाव की नि शंकता में आने वाला अचौर्य धर्म

'क्या आत्मा मात्र जानने का ही कार्य करता है? या पर का कुछ करता होगा! या राग भी करता होगा!' देखी विछकुल शका नहीं करना चाहिए। आत्मा चैतन्यस्वभाव ही है-ऐसा निःशंक मानकर आत्मा को स्वभाव में स्थिर करना और पर द्रव्य को अपने में स्वीकार न करना वह अचौर्यधर्म है। परद्रव्य अपना नहीं है, फिर भी उसे अपना मानना वह चोरी है, ज्ञान पर से विहकुल भिन्न है और आत्मा से विछकुल भिन्न नहीं है-ऐसा मानने वाले ने अपने आत्मा को चोरी के भावों से बचाया है। ऐसे आत्मस्वरूप की श्रद्धा में धर्म है, बाह्य में मिदर, शास्त्रादि में कहीं धर्म नहीं है। जड़ वस्तु को अथवा विकारी भावों को अपना स्वरूप मानना वह मिध्या मान्यता है, उस में विकाल के पदार्थों की चोरी है।

परायी वस्तु को यहण करे उस को चोर कहते हैं। पर वस्तु धपनी नहीं है तथापि उसे अपना माने वह जीव चोर है। जैसे नदी में पानी बहना जा रहा हो, वहां कोई ऐसा माने कि—'यह पानी मेरा है'—तो वह असत्यका है। उसी प्रकार इस जगत में समग्त वस्तुएँ अपने परिणमन—प्रवाह में परिणमित होती रहती हैं और पुण्य—पाप भाव भी होकर दूसरे ही क्षण मिट जाते हैं। उन पर वस्तुओं को या क्षणिक भावों को जो आत्मा अपना स्वरूप मानना है वह आत्मा का हिंसक, असत्य का सेवक और चोर है। पैने को अपना मनवाये अथवा पैसा खर्च करने के भाव को धर्म मनवाये वह भी चोर है, आत्मा का हिसक है।

पर का कुछ करने का या विकार करने का ज्ञान का स्वभाव , नहीं है। ज्ञान है वह जीवतत्व है और क्षणिः विकार है वह आस्रवतत्व है। उन दोनों को एक्सेक मानने वाला जीव अपने स्वभाव की और देव-शास्त्र-गुरु की भी परमार्थ से आशातना करने वाला है, उसे मिथ्यात्व का महान पाप है।

(२४३) स्वभाव की निःशंकता में आने वाला ब्रह्मचर्य धर्म

रागादिक से भिन्नत्व जानकर आत्मा और ज्ञान की एकता मानने वाला सम्यग्दृष्टि गृहस्य हो, तथापि वह जीव श्रद्धा की अपेक्षा ब्रह्मवारी है। पहले पर स योग और विकार के साथ आत्मा की एकता मान हर उस में युक्त होता था वह मैथुन—सेवन था। अब, ज्ञान और आत्मा में एकत्व की श्रद्धा करके विकार और संयोगों से पृथक्त जाना—इस से समने आत्मा के साथ एकता करके पर के साथ की एकता- हप युक्तता को तोड़ दिया—वह परमार्थ से ब्रह्मवारी है।

(२४४) स्वभाव की नि:शंकता में आने वाला अपस्त्रिह धर्म

में ज्ञनमात्र हूँ, इसके अतिन्कि पर का एक अंश भी मेरा नहीं है—ऐसा मानने वाले जीव वास्तव में अपरिमही हैं। उन्हें बहा में चक्रवती राज्य का संयोग होने पर भी अन्तर के अभिन्नाय में एक अंश को भी अप ग नहीं मानते, ज्ञानम्बभाव के अतिरिक्त अन्यत्र कहीं अश्मात्र भी एकता नहीं मानते, इस्से ज्ञानी उन्हें निष्णिरमही बहते हैं। और जिसने आत्मस्वभाव में एकता प्रगट नहीं की है तथा बाह्य पदार्थों में अंशमात्र भी एकता है वह जीव बाह्य में त्यागी हो नथापि अनंत परित्रही है।

### (२४५) उत्तमक्षमा धम<sup>९</sup>

चत्तम क्षमादि वस धर्म अनादिकालीन हैं। उनमें से धाज उत्तमक्षमा धर्म का दिन हैं। में त्रिकाल अशरीरी, निर्विकारी तत्व हूँ, ज्ञान के खाथ अभेद हूँ—ऐसी रुचि और प्रतीति करना वह महान क्षमा है। केाई आकर गालियां दे अथवा मारे उस समय कोध न करना-वह ते। शुभराग है; ऐसी क्षमा की यहां बात नहीं है। आत्मा को विकारयुक्त और शरीरयुक्त माने-उसने आत्मा के स्वभाव पर अनत कोध किया है, और जो आत्मा के। ज्ञ नस्वभाव से परिपूर्ण माने उसने अपने आत्मा पर उत्तमक्षमा की है ?

(२४६) निःशंकता का फल केवलज्ञान और शंका का फल अनंतसंसार

जिसने आत्मा और ज्ञान में किंचित भी भिन्नत्व माना वह जीव ज्ञान से अलग का अलग रहेगा अर्थात् विकार में एक्ता करके वह अनंतसंसार में पिश्चिमण करेगा; वह अपने ज्ञान को आत्मा में अभेद नहीं करेगा। और जिसने आन्मा तथा ज्ञान की सम्पूर्ण एकता मानी है वह जीव पर्याय पर्याय में आत्मा में ज्ञान की एकता करता है और विकार से अलग ही रहता है। वह जीव अल्प माल में ही ज्ञान और आत्मा को सम्पूर्ण एकना प्रगट करके केवलज्ञान प्राप्त फरके मुक्त होगा।

आत्मा और ज्ञान में किचित् भेद नहीं है-ऐसी निःश क हिट हुई है वह जीव किसी भी प्रसंग पर आत्मा को ज्ञान से भिन्न नहीं मानता इससे कभी भी आत्मस्वभाव का आश्रय नहीं छोड़ता और विकार के साथ ज्ञान की एकता कभी नहीं मानता, वह किसी भी समय आत्मा को विकार वाला नहीं मानता; इससे उस जीव का ज्ञान प्रतिक्षण आत्मस्वभाव के साथ एकमेक होता जाता है और विकार से छूटता जाता है-इससे उसे प्रति समय झान और वीतरागता की वृद्धि होती जाती है;-इसका नाम साधकदशा है। अज्ञानी ऐसा मानते हैं कि वाणी के कारण ज्ञान होता है,-इससे उन्होंने आत्मा के साथ ज्ञान की एकता नही मानी, ज्ञान को आत्मा के साथ एकमेक नहीं किया, किन्तु परद्रव्य के साथ एकता मानकर विकार के साथ ज्ञान को जोड़ दिया, वह जीव अत्मा के ज्ञानस्त्रभाव की हत्या करने वाला-आत्मघाती है। उसने ज्ञान को आत्मा से पृथक् माना है-इससे उसके आत्मा को ज्ञान से अत्यंत वियोग (एकेन्द्रिय दशा) हो जायेगी। ज्ञान की और आत्मा की ही एकता है, इस से ज्ञान आत्मा के आश्रय से ही स्व-पर का ज्ञाता है, रागादि का वर्ती नहीं है,-इधमें जो जीव बिलकुल शंका नहीं करता उमके ज्ञान को आत्मा से विलक्कल भिन्नता नहीं रहेगी और विकार का किचित् भी सबध नही रहेगा-अर्थात् उस हा ज्ञान आत्मा के आश्रय से ही पिपपूर्णतया परिणमित होकर केवलकान प्रगट होगा और विकार का सर्वथा अभाव हो जायेगा।

आचार्यभगवान कहते हैं कि आत्मा और ज्ञान में

पृथक्त होगा ऐसी शंका किंचित्मात्र नहीं करना चाहिए।
ऐसी आत्मावभाव की निःशंकता मोक्ष का मार्ग है। बस,
जानना ही आत्मा है, अर्थात् अंतरस्वभावोन्मुख होकर स्वं
में अमेद हुआ वह ज्ञान ही आत्मा है—ऐसी निःशंक श्रद्धा
हुई वहीं ज्ञान विकार से अलग होकर स्वोन्मुख हुआ—मेदज्ञान हुआ—इससे अब पर्याप पर्याय में ज्ञान और आत्मा
की अमेदता बढ़ते बढ़ते और गग दूर होते होते वीतरागता
कौर केवलज्ञान हो जायेगा।

आत्मा पर का कुछ करता है, अथवा पर वस्तु आत्मा का कुछ करती है ऐसा मानना वह अज्ञान है, अधम है। उसी प्रकार जैसे संधोग आये वैसा ही ज्ञान होता है—अर्थात संयोगों के आधार से ज्ञान होता है—ऐसा जो मानता हैं उसने वास्तव में आत्मा और ज्ञान को एक नहीं माना है, परन्तु पृथक् माना है, और पर सयोगों में ज्ञान की एकता मानी है; उस जीव का ज्ञान चेतनस्वभाव की एकता रहित होने से और सयोगों के साथ एकता का अभिपाय वाला होने से, वास्तव में अचेतन है।

ज्ञान की जिस अवस्था ने संयोग में—राग में एकता की है वह आत्मा नहीं है। क्योंकि उस अवस्था ने आत्मा से भिन्नत्व माना है—इससे वह अवस्था आत्मस्वभाव में एकता करके स्थिर नहीं होगी और आत्मानुभव के आनंद को नहीं भोग सकेगी, परन्तु वह अवस्था अपने ज्ञान को आत्मा कें वाहर फिरा रही है, इससे वाह्य के लक्ष से मात्र आकुलता का ही उपभोग करेगी।

(२४७) स्वभाव की निःशंकता ही कर्तव्य है

प्रदनः इसमें क्या करना कहा जाता है—वह संक्षेप में समझाइये ?

उत्तरः—अस्मा ज्ञानस्वरूपी है और पुण्य-पाप आत्मा का स्वरूप नहीं है, - ऐसी निःशंक श्रद्धा करके ज्ञान-स्वभाव के साथ वर्तमान पर्याय की एकता करना और पुण्य-पाप से भेदज्ञान करना-यही करना है। निसने ज्ञान और आत्मा के पुथक्त्व की किं चित्मात्र शंका नहीं की, अर्थात् ज्ञान का पर के या विकार के साथ किंचित् सम्बन्ध नहीं माना-वह जीव अपने ज्ञानस्वभाव में निःशक हुआ-निडर हुआ-धर्मी हुआ। ऐसे अपने आत्मा की निःशक श्रद्धा करना ही धर्म का मूळ है। पहळे वह जीव अपने को संयोगाधीन मानता था, अब स्वभावधीन हुआ। अब चाहं जैसे अनुकूळ या प्रतिकूळ सयोग आएँ-उनमे भिन्नता जानकर, स्वभाव में निःशक और निर्भय रहकर प्रतिक्षण आत्मशांति की वृद्धि पूर्वक समाधिमरण करके एकावतारी होजाय-उसके उपाय का यह कथन है।

### (२४८) निःशंकता मुक्ति का उपाय है

त्रिलो सपूच्य श्री तीथ करदेव और आत्मानुभव में झूलते हुए संत-मुनिवर पुकार करते है कि-हे भव्य । तेरे ज्ञान को तेरे स्वभाव से कि चित् भिन्नत्व नहीं है, और तेरे ज्ञान की हमारे साथ कि चित् एकता नहीं है। तू हमसे अदग है, हमारा दुई। विलक्क आश्रय नहीं है; अपने ज्ञान- स्वभाव के साथ ही तुझे एकता है, अपने आत्मस्त्रभाव से तू ज्ञान को किं चित् भी अलग मानेगा तो नहीं चलेगा; ज्ञान और भा मा की सर्व प्रकार से एकना मानकर, राग से प्रथक् होकर स्वभाव में ही ज्ञान की युक्तना कर, इसमें किं चित्-मात्र भी शंका न कर—यही मुक्ति का उपाय है। जो इस में थोड़ो सी भी शंका करे उसकी मुक्ति नहीं होती।

जीवस्त्रभाव में ज्ञान की खान भरी हुई है, जीत स्तरं पूर्ण ज्ञानमय है। यह कहीं परछश्न में रु हे विना और रागदेप का निकल्प भी किए जिना सब को जाने वैसे सामध्यं वाला है। इसिल्ए हे जीत! तू संयोग को, संयोग के लग्न से होने वाले ज्ञान को अथवा विकार को अपना स्तरूप न मान। परन्तु विकार के समय भी तू उन सब का लक्ष लोइकर अन्तरोन्मुख होकर अपने पूर्ण ज्ञानस्त्रभाव की श्रद्धा कर। पूर्ण ज्ञानस्त्रभाव की श्रद्धा हो सम्यक्त है। ऐसी श्रद्धा प्रगट करके जिसने अपने ज्ञान को अप्तमस्त्रभाव में एकताह्म परिणमित किया है उसे सदेन धर्म होता रहता है—प्रति समय शुद्धता बढ़ती जाती है और बंधन से मुक्ति होती जाती है।

(२४९) 'आहार का त्याग करना धर्म है'—यह मान्यता अज्ञान है

अधिकांश लोग आहारत्याग को धर्म मान वैठे हैं; परन्तु वह मात्र अज्ञान हो है। शरीर को आहार का संयोग नहीं हुआ, वह जड़ की स्वतन्न किया है, उस के

साथ आत्मा के धर्म का सम्बन्ध नहीं है। आहार का राग कम करे तो वह पुण्य है, परन्तु यदि उसे धर्म माने अथवा यह माने कि मै ने आहार को छोडा है तो मिध्यात्व का अनंत पाप उसी समय बंधता है। वह मिथ्यात्वरूपी पाप कैसे टले और जीन को धर्म कैसे हो-उसकी यहाँ बात है। मैं आहार का कर्ता नहीं हूं, इच्छा होती है उस के साथ ज्ञान की एकता नहीं है, इच्छा से और आहार से पृथक् तथा ज्ञान-आनंद से अभेदरूप आत्मस्वभाव मैं हूं-ऐसी शुद्ध आत्मा की श्रद्धा करने से सम्यक्दर्शन प्रगट होता है और मिध्यात्व का अनंत पाप दूर हो जाता है,-यही अनंतकाल में एक क्षणमात्र भी नहीं किया-ऐसा अपूर्व धंम है। इस के अतिरिक्त आहारादि का राग छोड़कर पुण्य तो जीव ने अनतवार बाधा है, उस के फर में अनंतवार महान सम्राट हुआ, और पाप करके उस के फल में अनंत-बार भिखारी भी हुआ है। अनंतबार स्वर्ग के भव धारण किए और अनंतवार नरक के; परन्तु उन पुण्य-पाप और उन के फल से भिन्न अपना आत्मरवभाव है उसे कभी नहीं समझा, इसी से संसार का भ्रमण दूर नहीं हुआ। अब वह संसार-परिश्रमण कैसे दूर हो और मुक्तदशा कैसे प्रगटे-उस का उपाय बहुत ही सरल रीति से यहाँ समझा कर संतो ने महान उपकार किया है।

(२५०) धर्मी जीव की निःशंकता

जिसने ज्ञान और आत्मा की एकता मानी है उस जीव को राग हो उस समय भी—'मै ज्ञान से पृथक् हो जाता हूँ, अथवा तो मेरा ज्ञान आत्मा से पृथक होकर रागरूप हो जाता है'-ऐसी शंका बिलकुल नहीं होती। बस, ऐसी सम्बक्ष्य अद्धा के बल से त्रिकाली चैतन्यस्वभाव को हिष्ट में लेकर उस में एकता की और राग के साथ की एकता को तोड़ दिया ऐसे जीव को सम्यग्दर्शन और सम्यग्कान सहित उत्तम अमादि दसों धर्म अंशतः आजाते हैं।

(२५१) धर्मी जीव कहाँ आरूढ़ होता है?

जिस प्रकार पहाड़ के ऊपर चढ़ने वाळे का लक्ष नीचे तलहटी पर नहीं होता, परन्तु ऊपर शिखर पर होता है, चसी प्रकार जिसे आत्मा की मुक्तदशा प्रगट करना हो वह जीव नीचे नहीं देखे, अर्थात् रागादि को या क्षणिक अवस्था को ही अपना स्वरूप नहीं समझे, किन्तु ऊपर देखे अर्थात् सदैव परिपूर्ण नित्य चैतन्यस्वभाव को समझकर उम्र की श्रद्धा करे और क्षणिक पर्याय में या राग में एकता मान-कर उस में आरूढ़ न हो, परन्तु त्रिकाली चैतन्यस्वभाव**ं में** आरूढ़ हो, तो उसकी परिणति ऊपर ऊपर चढ़ती जाती है अर्थात् शुद्ध होती जाती है. और वह मुक्ति प्राप्त करता है। धर्म करना हो उसे अपने आत्मा को त्रकाली चैतन्य भग-वानस्वरूप स्वीकार कर के उसकी श्रद्धा-ज्ञान करके उसी में आरूढ़ होना चाहिए। जो जब पुण्यन्पाप को आरात के साथ एकमेक माने, पुण्य से धर्म साने अथवा तो पुण्य अच्छा है, वह अपना कर्तं व्य है-ऐसा माने वह जीवः विकार में ही आरूढ़ हुआ है, वह स्वभाव में आरूढ़ नहीं होता इंस. से नीचे नीचे गिरता जता है।

# (२५२) चैतन्यभगवान के दर्शन

जिसने ज्ञान को विकार का कर्ता माना है उस जीव ने आतमा और ज्ञान के बीच भेदरूप परदा रखा है। जिस प्रकार जिनप्रतिमा पर आड़ा परदा डालकर देखे तो उसका रूप सफ्ट दिखाई नहीं देता, उसी प्रकार इस आतमा का खभाव चैतन्यमय जिनिबन्ध है; परन्तु 'विकार मेरा स्वरूप हैं'-ऐसी मिथ्या मान्यतारूपी परदा आडा डालकर देखने वाले को यह दिखाई नहीं देता कि स्वयं चैतन्यभगवान है, परन्तु विकारी ही भासित होता है। वह जेव ज्ञान और आत्मा के बीच मिश्यात्वरूपी परदा रखता है, इस से उसे चैतन्यभगवान के दश्ने नहीं होते। वह परदा दूर करके सच्ची मान्यता से देखे तो अपना ही आतमा भगव । है वह जात होता है।

#### (२५३) जीवन का कर्तव्य

अहो ! धर्मात्मा जीव को जीवन में यदि कुछ रता हो को आत्मा और ज्ञान की सम्पूर्ण ए ता हा करना चाहिए, वही करना है। अथम, राग से भिन्नता और ज्ञान के साथ आमा की एक्ता की श्रद्ध करना चाहिए और फिर ज्ञान को स्वक्त में स्थिर क के वीतरागभव प्राट करके सम्पूर्ण एकता करना चाहिए—इसके अतिरिक्त अन्य कुछ भी करने योग्य नहीं है। इसी में मोक्षमार्ग अथवा धर्म, जो कही वह आ जाता है। किसी भी पर के कारण ज्ञान विकसित होता है—ऐसा जिसने माना है उसने राग के साथ ही ज्ञान की एकता की हैं—ऐसा अज्ञानी जीव प्रत्येक संयोग के समय ज्ञान और आत्मा की एकता को तोड़ता है, वह अधर्म है। ज्ञान और आत्मा की एकता की तथा रागादि से भिन्नता की श्रद्धा से ज्ञानी जीव को चाहे जैसे प्रसग के समय भी प्रति समय स्वभाव में ज्ञान की एकता बढ़ती जाती है और राग दुटता जाता है—वह धर्म है।

(२५४) गृहस्थपने में धर्मी को स्वभाव की निःशंकता

भरत चक्रवर्ती, पाँच पांडव, रामचन्द्रजी, श्रेणिक राजा, सीताजी इत्यादि को गृहस्थपने में भी ऐसे ज्ञानस्वभाव का वरावर भान था और इससे चन्हें प्रति समय आत्मस्वभाव में ज्ञान की अभेदता बढ़ती जाती थी और विकार में अटक्कना दूर होता जाता था; गृहस्थपने में राग होता था तथापि उन्हें 'आत्मा की राग के साथ एकता हो जाती होगी!'—ऐसी विलक्षळ शंका नहीं होती थी। श्रेणिक राजा इस समय नरक के संयोग में हैं, तथापि उनके ऐसी ही दशा है। सभी सम्यग्दिश्यों को ऐसी ही श्रद्धा होती हैं, उनमें उन्हें किंचित् शंका नहीं होती जिसे ज्ञान और आत्मा की एकता में शंका है वह मिथ्यादृष्टि हैं, क्योंकि उसे राग कोर संयोगों के साथ एकता की मान्यता बनी हुई है।

(२५५) पर में एकता वह अधर्म; स्व में एकता वह धर्म

बाह्य में शरीर।दि जड़ की क्रिया से अथवा अतर के

पुण्यपरिणाम से जो धर्म मानता है वह जीव अपने ज्ञान की जड़ के साथ और विकार के साथ एकता मानकर अधर्म का ही सेवन कर रहा है, और जिसने आत्मस्त्रभाव में ज्ञान की एकता की है उसने विकार से और जड़ से अपने ज्ञान के पृथक् किया है, वह जीव प्रतिक्षण अनंतानंत काल में कभी न किया हुआ-ऐसा अपूर्व धर्म कर रहा है। स्त्रभाव में एकता करके रागरहित हुआ उस का ज्ञान स्वयं ही धर्म है; वही सम्यक्त्व, ज्ञान और संयम है। इसका नाम सर्वविशुद्ध ज्ञान है।

(२५६) आत्मा के साथ शत्रुता कैसे दूर होती है ? आचार भगवान कहते हैं कि, हे जीव ! तू पर में मत देख ! पर से गुण प्रगट होंगे-ऐसा मानकर अपने आत्मा का अनादर न करं! तेरा आत्मा ही अनंत गुण का भडार है, उस में अपने ज्ञान की एकता करके, उसके साथ जो अनंत काल से शत्रुता चली आ रही है उसे छोड़ दे ! वही सच्ची क्षमा है । जिसने आत्मा और ज्ञान का पृथक्त मान कर विकार के साथ किंचित् भी एकत्व माना है अर्थात् सयोगों से ज्ञन होना माना है उसने स योग और विकार के साथ भाईवंधी (एकत्वबुद्धि) की है, और अपने आत्मा के साथ बैर बांघा है; विकार का आदर भौर स्वभाव का अनादर करके उस पर अनन्त क्रोब किया हैं, अपने आत्मा का महान अपराध किया है। यह अनन्त-काळीन महान अपराध और क्रोध दूर होकर सच्ची क्षमा कैसे प्रगट हो उस का उपाय यहां कहा है।

### (२५७) मोक्ष और निगोद

अज्ञानी जीव पैसा खर्च करने से पुण्य और धर्म मनवाते हैं, और उसके फड़ में स्वर्ग-मोक्ष मिलेगा-ऐसा कहते हैं; परन्तु ज्ञानी तो कहते हैं कि पैसा खर्च करने के कारण तो पुण्य-पाप अथवा धर्म कुछ भी नहीं होता, क्यों कि वह तो जड़ है, आत्मा उसका कर्ता नहीं है। परन्तु भी पर का कर्ता हूँ, और मैंने पैसा खर्च किया हैं'—ऐसा मानकर और पुण्य से धर्म मानकर मिध्यात्व की पुष्टि करके वह महापापी जीव निगोद में जायेगा। देखो अज्ञानी पैसा खर्च करने से मोक्ष मना रहे हैं! ज्ञानी कहते हैं कि, पैसे की क्रिया का कर्ता में हूँ—ऐसा मानने वाला जीव निध्यात्व के कारण निगोद में जायेगा। ज्ञानी और अज्ञानी की मान्यता के कारण निगोद में जायेगा। ज्ञानी और अज्ञानी की मान्यता में ऐसा विरोध है। इस मान्यता के साथ धर्म-अधर्म का संबध है।

पुण्य से या जड़ की किया से आत्मा का धर्म मानेगा वह जीव मिण्यात्व के कारण निगोद में जायेगा ऐसा कहा, वह कही डराने के छिए नहीं कहा है, परन्तु यथीथ खरूप समझाया है। जिसने आत्मा के ज्ञान को स्वभाव से छुड़ाकर संयोगों के साथ जोड़ा है उस के ज्ञान का परिणमन अनंता हीन हो जायेगा—उसी का नाम निगोद दशा है; उस की ज्ञान शक्ति अत्यंत नष्ट हो गई इससे बाह्य निमित्तहप भी, मात्र एक स्पर्शेन्द्रिय के अतिरिक्त दूसरी कोई इन्द्रियां नहीं होती।

(२५८) ज्ञानस्वभाव की आराधना और विराधना

का फल

'में ज्ञाता साक्षीस्त्ररूप नहीं, किन्तु पर का और किकार

का कर्ता हूँ?—इस प्रकार जिसने पर का कर्त् त्व माना है और भपना ज्ञाताम्वभाव नहीं माना—उस जीव की मिण्या मान्यता में ऐसा आजाता है कि मेरा ज्ञातास्वभाव डॅक जाए और मुझ में कितार का तथा पर के कर्त्र के भाव का विकास हो! इस मिण्या मान्यता के कारण उस जीव का ज्ञान अंतिम से अंतिम सीमा तक डॅक जायेगा और वह एकेन्द्रिय होगा। अपने ज्ञानस्वभाव की विराधना का यही फल हैं। और जिसने अपने ज्ञाता साक्षीस्वक्ष्प को स्वीकार करके विकार की और पर के कर्त्र व की बुद्धि को उड़ा दिया है वह जीव प्रति समय अपने ज्ञात्तर को बढ़ाता बढ़ाता और त्रागिति भावों को दूर करता हुआ अल्पकाल में केवलज्ञान प्राप्त करता है और साक्षात्क्ष से सम्पूर्ण ज्ञाता हो जाता है। अपने ज्ञानस्वभाव की आराधना का यह फल है।

#### (२५९) ज्ञान का कार्य

कही आग लगी हो तो उसे आँख जानती है, लेकिन क्या करें ? क्या वह पदार्थों में फेरफार कर सकती हैं ? जिस प्रकार आँख पदार्थों को जानती है लेकिन उन में फेरफार नहीं कर सकती, उसी प्रकार आत्मा का जानस्वभाव है; आत्मा सब को ज'नता है लेकिन पर में वह क्या करें ? पर को जानने में राग-देव करना भी ज्ञान का कार्य नहीं है। ऐसे ज्ञानस्वरूप की जिसे श्रद्धा है वह धर्मात्मा संयोग और गगादि का ज्ञाता ही है। पांडव आदि धर्मात्मा थे; जिस समय कुरुक्षेत्र का युद्ध हुआ उस समय अज्ञानियों को तो बाह्य दृष्टि से ऐसा ही दिखाई देता है कि यह पांडन युद्ध और द्वेष के कर्ता हैं; परन्तु नास्तन में तो उस समय भी ने धर्मात्मा स्वभान की एकता से च्युत होकर कहीं नहीं गये थे, संयोग की किया में या राग में उनका आत्मा नहीं था; किन्तु उनका आत्मा तो कानस्वभान में एकता की श्रद्धा करके प्रति समय उसी में एकता की युद्धि ही करता था;—इसका नाम धर्म है।

(२६०) 'ज्ञान और आत्मा की एकना' का क्या अर्थ ?

यहाँ, ज्ञान और आत्मा की एकता करना चाहिए-ऐका बारम्बार कहा जाता है; ज्ञान और आत्मा की एकता करने का अर्थ क्या ? 'ज्ञान अलग वस्तु है और आत्मा अलग वस्तु है,-उन दोनों को इकट्टा करना है'-ऐसा नही समझना चाहिए। ज्ञान और आत्मा कहीं दो पृथक् वस्तुऍ नहीं हैं। आत्मा स्वयं ही अवादि से स्वयं सिद्ध ज्ञानस्वरूप है; परन्तु जिसे उस स्वरूप की खबर नहीं है वह जीव राग को अपना स्वरूप मानकर रागरूप ही स्वयं परिणमित होता है, इस से उसका आत्मा ज्ञानस्वरूप से परिणमित नहीं हुआ, उसका नाम ज्ञान और आत्मा की भिन्तता है। और अपने आत्म-स्वभाव की श्रद्धा करने से आत्मा रागादि में एकतारूप परिणमित नहीं हुआ, परन्तु स्त्राश्रय से ज्ञानस्वभावरूप परिणमित हुआ, उसका नाम ज्ञान और आत्मा की एकता है-ऐसा समझना चाहिए।

# (२६१) आत्मा की केवलज्ञानकला कैसे विकसित होती हैं?

प्रत्येक आत्मा चैतन्यस्वभावी है, उस में केवलज्ञान प्रगट ्होने की शक्ति है। जिस प्रशार—वच्चों के खेउने का र गोन कागज का एक ऐसा खिछीना आता है कि उसके दोनों ओर लगी हुई दोनों लकड़ी की तीलियों को पकड़कर खोलने ्से उसर में से मोर की कला जैसी दिखाई देती है। बन्द खिलौने में वैबी शक्ति थी, इन से उस में से वह -विक<sup>्</sup>सित होती है; दूसरे सामान्य काग नों में वैसा नहीं ्होता । उसी प्रकार आत्मा - चैतन्य की केवलज्ञानकला का भ डार है; उसकी श्रद्धा कर के राग और ज्ञान को पृथक् . करने से केवलज्ञानरूपी पूर्णकल्ला विकसित हो जाती है। परन्तु मै पर का कह-ऐसा माने और पर्याय में क्रोधादि हों उन्हें ज्ञान का स्वरूप माने तो वह जीव ज्ञान और राग को भिन्न नहीं जानता है इस से उस श ज्ञान कला का विकास नहीं होता, परन्तु बन्द ही रहती है।

(२६२) आत्मा में भगतान होने की सामध्य हैं जिस प्रकार मोर के छोटे से अड़े में साढ़े तीन हाथ का रग-विरंगा मोर होने की शक्ति है; उस अंडे की श्रद्धा करके उसे सेने से अल्पकाल में उस में से साक्षात मोर प्रगट होता है, परन्तु 'इस छोटे से अड़े में इतना बड़ा मोर कहा से होगां।' ऐसी शका करके यदि अंडे को दिखाये—इटाये तो उस में से मोर नहीं होता। उसी प्रकार

यह आत्मा चैतन्यस्वरूप, शरीर-मन-वाणी-पुण्य-पापरहित है, उस के परिपूर्ण सामध्य की श्रद्धा करके उस का सेवन करने से वह स्वयं केवलज्ञानरूप हो जाता है। जो छिद्ध भगवान हुए वे अपने स्वभावसामध्य से ही हुए हैं, और मैं भी ऐसी ही स्वभावसामध्य से परिपूर्ण हूँ — ऐसी जिसने निःशंक श्रद्धा की, उस जीव को वर्तमान ज्ञानद्शा अल्प होने पर भी वह अवस्था त्रिकाली स्वभाव की ओर उन्मुख होती है और उम्र स्वभाव के सेवत द्वारा अल्पकाल में ही उसे केवलज्ञान प्रगट होता है। परंतु 'में तो, एक अल्पझ प्राणी हूँ, मेरा पैसादि के बिना नहीं चळ स इता; और मुफ में भगवान होने का सामध्य इस समय कैसे हो सकता है ?-इस प्रकार जो जीव स्वभावसामर्थ्य में शका करता है वह मिध्यादृष्टि है, उस के ज्ञानकला विकसित नहीं होता। इसिंहए आचार देव कहते हैं कि-हे जीवो ! आत्मा परिपूर्ण चैतत्यसामध्य वाला है, उस की श्रद्धा करी, उस में नि:शंक होओ-बिलकुल शंका मत करो !

> (२६३) द्रव्यद्दिका फल केवलज्ञान, पर्यायदृष्टि का फल निगोद

ऐसी नि:शंक श्रद्धा कव होती हैं ? वर्त मान अवस्था तो अपूर्ण और पुण्य-पाप वाली है, इससे अवस्था पर दृष्टि रखकर यदि नि शकता करने जायेगा तो रागरहित त्रिकाली चैतन्य की नि:शंकता नहीं होगी, परन्तु संयोग की श्रद्धा होगी; विकार में एकता होगी, वीतरागता और केवलकान विक्रिसित नहीं होंगे, सम्यग्ज्ञान नहीं होगा, परन्तु मिध्याख से झान की अत्यन्त हीनता करके वह निगोद में जायेगा। पर्यायद्विट का फल निगोददशा है और द्रव्यद्विट का फल केवलज्ञान है। जिसने आत्मा के ज्ञान को वर्तमान जितना ही क्षणिक और विकारी माना है उसने त्रिकाली चैतन्य के साथ झान की एकता नहीं की—अर्थात् ज्ञानस्वभाव की निःशं-कता नहीं की; इससे उस के ज्ञान का परिणमन हीन हो जायेगा और वह एकेन्द्रिय—निगोदिया होगा। विपरीत द्विट के कारण संयोग में और विकार में ही अपना। अस्तित्व मानता है, उस जीव ने स्वयं जीवस्वरूप से अपने अस्तित्व को स्वीकार नहीं-किया है, इससे उस का परिणमन ऐसा हो जाता है कि दूसरे साधारण जीव भी जीवस्वरूप से उस के अस्तित्व को स्वीकार नहीं करते।

में त्रिकाल परम पारिणामिक चैतन्यस्वभाव हूँ—इस प्रकार आत्मस्वभाव का निर्णय करके उस में ढलने वाला ज्ञान वह जीव है। इस प्रकार अपने ज्ञान को त्रिकाली स्वभाव की और बढ़ाने से क्षणिक रागादि पर्याय की श्रद्धा—रुचि दूर होकर आत्मस्वभाव की निःशंक श्रद्धा होती है। ज्ञानस्वभाव की ऐसी नि.शक श्रद्धा प्रगट करके स्वभाव में ढलते ढलते केवलज्ञान होता है, और इन्द्र इसका महोत्सव करने आते हैं।

'क्या अकेळे ज्ञान से ही धर्म होता होगा ? या भक्ति— पूजादि से भी धर्म होता है ?——ऐसी शंका जिसने की और ज्ञानस्वभाव में निःश क नहीं हुआ वह जीव स्वभाव का अनादर करके राग को ही स्वीकार करता है; चैतन्य के केवल ज्ञानसामध्य को वह नष्ट कर देता है। त्रिकाल ज्ञानमय जीवा की श्रद्धा करके जो नि.शंक हुआ है वह जीव गुण चंगुणी को विकार से बचाकर अभेद करता है; पर्याय को दृष्य में लीन करके वह केवल ज्ञान प्राप्त करता है।

### (२६४) बिलकुल शंका नहीं करना

मैं पर का कुछ करूँ, अथवा श्रुत-शास्त्र।दि से मुझे ज्ञान हो जाये'- ऐसा मानकर जिसने अपने ज्ञान की पर सन्मुखन हीं रोक रखा है उसने आत्मा और ज्ञान में भिननता मानी है; आत्मोनमुख होने से ज्ञान विकसित होता है- उस में उसने शंका की है, इससे उसका ज्ञान आत्मा से पृथक् ही रहेगा अर्थात् इसका ज्ञान आत्मा को जानने की ओर नहीं जायेगा, किन्तु पर में एकताबुद्धि करके भवभ्रमण करता रहेगा। जिसने जीव और ज्ञान की एकता में निःशंकता करके आत्मा को जानने और उसके अनुभव में अपने ज्ञान को लगाया है उसे आत्मस्यभाव के आधार से ज्ञान की सम्पूर्ण कला विकसित होकर केवल्ज्ञान होना है। इसलिए यहाँ निःशंकता पर भार देकर आचार्यंदेव ने कहा है कि जीव स्वय ही ज्ञान है; इसिछए ज्ञान की जीव से भिन्नता होने की शंका बिलकुल नहीं करना चाहिए।

#### [१०]

#### 🛂 वीर. स. २४७४ भाद्रपद शुक्ला ७ गुरुवार 💃

भिं करने के लिए आत्मा के स्त्रह्म को जानना चाहिए। आत्मा का स्वह्म कैसा है—उस. का यह वर्ण न चलता है। आत्मा ज्ञानस्त्रह्मी है, उसका ज्ञान पर से भिन्न है और आत्मा के साथ-एकमेक है। श्रुत, शब्द, रूप, वर्ण, गंध, रस, स्पर्श, कर्म, धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, काल और आकाश—इन सब से और अध्यवसान से ज्ञान पृथक् है तथा जीव के साथ वह एकमेक है अर्थान् जीव ही स्वयं ज्ञान है—ऐसा वर्णन किया है।

#### अ जीव की पर्यायों के साथ भी ज्ञान की एकता अ

जीवद्रव्य के साथ झान एकमेक होने से जीव की पर्याणें के साथ भी वह एकमेक हैं-ऐसा अब कहते हैं। ''इस प्रकार ज्ञान जीव से अभिन्न होने से ज्ञान ही सम्पग्दिष्ट हैं, ज्ञान ही संपम है, ज्ञान ही अंग-पूर्व रूप सन्न है, ज्ञान ही धर्म-अधर्म (पुण्य-पाप) है; ज्ञान ही प्रवच्या (दीक्षा, निश्चयचारित्र) है-इस प्रकार ज्ञान का जीवपर्यायों के साथ भी अन्यतिरेक निश्चय-

साधित देखना; अर्थात् निञ्चय द्वारा सिद्ध हुआ सम-झना-अनुभवन करना ।''

#### (२६५) आत्मोन्मुख ज्ञान ही सम्यक्त्व है

आत्मा से अभिन्न होने के कारण ज्ञान ही सम्यग्दश'न है। अनादिकाल से आत्मस्वभाव को भूलकर पर में एकता मानता था इससे ज्ञान स्वाश्रय छोड़कर पराश्रय में ही रुकता था; वह ज्ञान मिथ्यास्व है; और पर से भिन्न आत्मस्वभाव को जानकर उस स्वभाव की ओर उन्मुख होने वाला ज्ञान ही सम्यक्त्व है। यहाँ ज्ञानगुण की बात नहीं है, परन्तु स्वभावोनमुख ज्ञानपर्याय की बात है। ज्ञान की जो अवस्था पर का और पुण्य-पाप का लक्ष छोड़ हर स्वभावोनमुख हुई वह ज्ञान ही आत्मा हैं; उसका आत्मा के साथ किंचित् मेद नहीं है। और ज्ञान की अवस्था जहाँ आत्मस्वभावीनमुख ह़ई वहाँ पर वस्तुओं और पुण्य-पाप के साथ एकत्व की मान्यता दूर हुई तथा ज्ञानस्वभावी आत्मा का निर्णय हुआ; इससे वह ज्ञान ही सम्यक्तव है। शरीर की क्रिया में अथवा पुण्य-पाप के भाव में ज्ञान नहीं है, इससे उन में सम्यग्दर्शन भी नहीं है, उन से सम्यग्दर्शन होता भी नहीं है।

## (२६६) मिथ्याज्ञान अधर्म और सम्यक्ज्ञान धर्म

नवतत्वों में से सम्यग्दर्शन कौन-सा तत्व है ? पुण्य या पापतत्व में सम्यक्दर्शन नहीं आता; सम्यक्दर्शन तो संवरतत्व है। स्वभाव की प्रतीति करने वाळा झान ही संवर- तत्व है और वही सम्पर्शान है। पैसा खर्च करने से,
शरीर को किया से अथवा पुण्य से सवर नहीं होता, परन्तु
स्वभाव का आश्रय करके जो ज्ञान आत्मा के साथ अभेद
हो वह ज्ञान ही सवरनत्व है, और वही धर्म है। मिध्या
मित-श्रुतज्ञान परिनिमित्तों से ज्ञान मानकर पर विषयों में ही
ककता है और वहां एकत्वबुद्धि करता है—जैसे पर में
ही ज्ञान का अस्तित्व हो!—ऐसा वह मानता है; वह ज्ञान
आत्मा नहीं परन्तु अनात्मा है, वह मिध्याज्ञान ही अवर्म
है, वही असंयम है। और जो ज्ञान त्रिकाली चैतन्यस्वभाव
की ओर चन्मुख होकर उस में एकाकार होता है वह सम्यक्कान है, वह ज्ञान ही सम्यक्त्व है, वही संयम है। ऐसी
प्रतीति करना वह जैनधर्म की अथवा आत्मावभाव की
हकाई है; इमे समझे विना धर्म का प्रारम्भ नहीं होता।

(२६७) कौन-सी क्रिया में आत्मा है?

वर्तमान दशा में अपूर्ण ज्ञान और पुण्य-पाप होने पर भी जिस जीव ने अपने झान में अतर ग परिपूर्ण ज्ञानस्त्रभाव को रुचि की वह जीव कुरेव-कुगुरु-कुधर्म के सेवन से तो पीछे हट गया; सुरेव-गुरु के आश्रय की रुचि भी उसके दूर हो गई; अपनी अपूर्ण दशा का आश्रय भी छूट गया और ज्ञान में अपने पूर्ण स्वभाव की रुचि हुई;-ऐसा ज्ञान ही सम्यक्तव है; ऐसा ज्ञान करना ही धर्म की किया है। पुण्य की किया से अथवा जड़ की किया से धर्म नहीं होता; क्योंकि उस किया में आत्मा नहीं है; ज्ञान की किया में ही आत्मा है, और ज्ञान की किया से ही धर्म होता है।

# (२६८) अज्ञानी बंधता है, ज्ञानी छूटता है

स्व को जानने के साथ पर को भी जाने-ऐसा सम्य-ग्ज्ञान है; और स्व से च्युत होकर अकेळे पर को जाने वह ंमिथ्याज्ञान है। जिसे अपने स्वरूप का ज्ञान नहीं है वह पाप करे तो भी बधता है और पुण्य करे तो भी बंधता है: क्योंकि उसने पुण्य-पाप में ही अपने आत्मा की एकता मानी है; परन्तु ज्ञानस्वभाव के साथ एकता नहीं मानी है; इससे वह जीव विकार से नहीं छूटता, किन्तु विकार में एकत्व मानकर बंधता ही जाता है, उसका संखार नाश नहीं होता। जिसने अपने ज्ञान को आत्मोनमुख नहीं किया और पुण्य-पाप से पृथक् नहीं जाना वह जीव पुण्य से भी बंधता ही जाता है, किन्तु मुक्त नहीं होता; और जिस जीव ने अपने ज्ञान को पुण्य-पाप से पृथक् जानकरं स्वभावीनमुख किया है वह जीव वास्तव में पुण्य-पाप से बंधता नहीं है परन्तु स्वभाव के आश्रय से बंधन से छूटता ही जाता है। त्रिकाली ज्ञानस्वभाव जैसा है वैसा जानकर उसकी रुचि-प्रतीति की वह जीव सम्यक्टिष्ट हुआ।

## (२६९) सम्यग्दर्शन

यहा आचार देव ने आत्मावभाव की ओर उन्मुख होते हुए ज्ञान को ही सम्यक्त्व कहा है, परन्तु देव-शास्त्र-गुरु की अद्धा को सम्यक्त्व नहीं कहा, क्योंकि वह पर है, परोन्मुख होते हुए ज्ञान को तो यहाँ अचेतन वहा है। स्वभावोन्मुख होकर अपने आश्रय से ज्ञान द्वारा स्वभाव की प्रतीतिक्षकरना वह सम्यग्दर्शन है। नवतत्व के छक्ष से नवतत्वों की श्रद्धा वह सम्यग्दर्शन नहीं है। आत्मा के कारण अजीव शरीरादि चछते हैं-ऐसा माने उसने तो वास्तव में नवत व को भी नहीं माना है, जीव और अजीव को एक ही तत्व माना है। और पुण्य से धर्म होता है, शरीर की क्रिया से धर्म होता है-ऐसा मानने वाले ने भी पुण्यतत्व को तथा संवर-निर्जरा तत्वों को पृथक् नही माना है; वह तो मिण्यादृष्टि है ही, हिन्तु कोई जीव नवतत्वों को माने; लेकिन उनका लक्ष छोड़-कर अपने स्वभाव की ओर उन्मुख न हो तो वह भी मिण्यादृष्टि है। 'मै जीवतत्व हूं, अजीवतत्व मुझ से पृथक् है'—इत्यादि विकल्प करके ज्ञान रुके तो वह राग-द्वेषहप अध्यवसान है, उस में ज्ञान नहीं है।

#### (२७०) स्व-पर का भेदज्ञान

श्रुत से लेकर अध्यवसान तक समस्त पर को अचेतन कहकर पर वस्तु के द्रव्य-गुण-पर्धाय से तो ज्ञान का विलक्ष मिन्नत्व बताया; और जीव स्वयं ही ज्ञान है और उपके गुण-पर्यायं भी ज्ञान ही हैं-ऐसा कहकर जीव के द्रव्य-गुण-पर्याय तीनों को अभेदरूप एक 'ज्ञान' में ही समाविष्ट कर दिया है। इस प्रकार अपने ज्ञानस्वभाव को सर्व पर से भिन्न जानकर जो ज्ञान अपने द्रव्यस्वभाव में उन्मुख होकर लीन हुआ वह ज्ञान स्वयं ही द्रव्य-गुण-पर्याय से अभेदरूप आत्मा है। इस प्रकार आवार्यदेव ने ज्ञान को ही आत्मा कहा और ज्ञान के अतिरिक्त ध्रमस्त पर को

अचेतन कहकर उन से ज्ञान को स्पष्टतया भिन्न बतछाया है। इस प्रकार स्व-पर का भेदिवज्ञान कराण है।

(२७१) अनेकान्त और सम्यक्एकान्त

'ज्ञान ही सम्यक्तव है'-ऐसा नहने से एकांत नहीं होता, परन्तु उसी में अनेक नत आ जाता है। ज्ञान ही सम्यक्तव है-ऐसा कहने से ज्ञान के अतिरिक्त दूसरे गुणों का अभाव नहीं हुआ परन्तु ज्ञान में वे अभेदरूप से आ गये; वहीं अनेकानत है। और अभेद ज्ञानस्वभाव में ज्ञान ढला वह सम्यक्एकानत है; सम्यक्एकानत अनेकानत का प्रयोजन है, वह धमें है।

(२७२) ज्ञान ही संयम है

स्वभाव में स्थित हुआ ज्ञान ही संयम है, उस ज्ञान से भिन्न कोई संयम नहीं है। छहकाय के जीवों की हिंसा से निष्टित्त का शुभराग या पंचमहाव्रत के विकल्प-वह संयम नहीं है। पर का और राग का आश्रय छोड़कर विकाल आत्मस्वभाव के आश्रय से जो ज्ञान स्थिर हुआ वह ज्ञान ही संयम है। शरीर की किया में संयम नहीं है; पर जीव नहीं मरा वह संयम नहीं है। ज्ञानस्वभाव को प्रतीति में छेकर ज्ञान उसमें स्थिर हुआ वही संयमभाव है।

इन स्वयं ही जीव है, स्वयं ही सम्यक्तव है, स्वयं ही चारित्र है। पहले ज्ञान पर में युक्त होता था वह असंयम था, और फिर ज्ञान ही जीव है-ऐसा मानकर समस्त इन्द्रियों से प्राङ्मुख़ होकर ज्ञान अपने आत्मा में युक्त हुआ वही

संयम है। पर के कारण जिसने कान माना उसका ज्ञान पर विषयों में ही युक्त होता है, जो ज्ञान पर विषयों में युक्त होकर वहां एकता माने वह ज्ञान छ पटी है; जो स्वभाव में लीन हो वह ज्ञान संयमी है। इस प्रकार ज्ञान ही संयम है।

#### (२७३) ज्ञान ही अंगपूर्वरूप सूत्र है

ज्ञान ही अंगपूर्व रूप सूत्र है। अज्ञानी जीव शास्त्र के अस्तित्व से ज्ञान का अस्तित्व मानते हैं, परन्तु शास्त्र के आधार से ज्ञान नहीं है। शास्त्रों में से ज्ञान नहीं निकलता परन्तु ज्ञान में से शास्त्र निकले हैं-अर्थात् ज्ञान द्वारा जानकर जो वाणी निकली वह शास्त्र है। आजकल भरत क्षेत्र में कितने सूत्र हैं ? इस सम्बन्ध में अने क जीव वाद-विवाद करते है। कोई वहते हैं-अमुक आगम विद्यमान हैं और दूबरे विच्छेद हैं; कोई अमुक्त आगम वतलाते हैं; लेकिन यहाँ आचार्य देव कहते हैं कि आगम में ज्ञान है ही नहीं, ज्ञान तो आत्मा के अधार से है। वर्तमान में सम्यग्द्रष्टि जीव को आत्मा के साथ ज्ञान की एकता हो हर जितना ज्ञान प्रगट हुआ उतना अगपूर्व रूप सूत्र का अस्तित्व है; यह झान ही सूत्र है; एटों या शास्त्र में अंग-पूर्व का ज्ञान नहीं है। पृष्ठ, अक्षर और वाणी तो पुद्रल हैं। ह्यानस्वभाव में एकांप्र होने से जो ज्ञान जागृत हुआ उस ज्ञात को ही अंगपूर्व रूप सुत्र कहा जाता है। अज्ञानी जीव ग्यारह अंग तक पढ़ जाये तो भी उसका ज्ञामृत्व

यथार्थ ज्ञान नहीं है; उसके ज्ञान को तो यहां अचेतन में गिना है। ज्ञानी जीव का आत्मीनमुख ज्ञान ही अंगपूर्वरूप सूत्र है। सूत्र का अर्थ जड़ सूत्र से नहीं है; लेकिन सूत्र का अर्थ है ज्ञान। धर्मी जीवका इस समय जितना सर्वो-त्कुष्ट ज्ञान हो उतना ज्ञान इस समय विद्यमान है, वह ज्ञान पुण्य-पाप रहित है। सूत्र अथवा ज्ञान कहने से छोग जड़ पृष्ठों को देखते हैं, और उन से ज्ञान मानते हैं, परन्तु वे तो अचेतन हैं उनमें ज्ञान नहीं है। शास्त्र में छिखे हुए अक्षरों को कहीं शास्त्र नहीं जानता; इसमें क्या लिखा है उसके अभिप्राय को तो ज्ञान जानता है; इसछिए ज्ञान ही सूत्र है। इस समयसार में ४१५ सूत्र हैं, परन्तु वह स्वयं कहीं सूत्रों के आशय को नहीं जानता; जो ज्ञान आत्मस्वभा-वीनमुख होता है वही ज्ञान सूत्रों के आशय को जानने वाला है। आत्मा की ज्ञानदशा कहीं जड़ में नहीं होती। इस-िख्ये जो ज्ञान प्रगट होकर आत्मा में **अ**भेद हुआ वह ज्ञान ही बारह अग और चौदह पूर्व है।

सूत्र के शब्दों से और सूत्र की ओर के राग से ज्ञान पृथक् है;—ऐसा समझकर उसका आश्रय छोड़कर जो ज्ञान अपने आत्मा की ओर उन्मुख होता है वही ज्ञान—'सूत्रों के कहने का आश्रय क्या है'—उसे समझ सकता है। सूत्रों का अथवा राग का आश्रय मानकर रुक जाये, तो वह ज्ञान सूत्रों के आश्रय को नहीं समझ सकता। कदाचित्, सूत्र तो छिखे हों, छेकिन उनके आश्रय को समझने वाला ज्ञान नहीं ते। शितों वे सूत्र विच्छेद्रूप ही कहलायेंगे। इसलिए सम्यग्ज्ञान

ही सूत्र है। इस जगत में परवस्तु है-सूत्र हैं; अज्ञान दशा में उस ओर उन्मुख होता था वह उन्मुंखता बदछकर ज्ञान, स्वभावोन्मुख हुआ तब वह ज्ञान अंगपूत्र के आशय को समझता है। इस में निश्चय और व्यवहार दोनों आ गये; लेकिन जब निश्चय की ओर दलता है तब व्यवहार का ज्ञान सच्चा होता है—ऐसा भी आया।

तीथ कर अगवान की दिव्यवाणी में अंगपूर्व का ज्ञान नहीं है, क्योंकि वह वाणी खयां अचेतन है। धर्मी जीत के आत्मस्वभावीनमुख होने से जो ज्ञान विकसित हुआ वह ज्ञान ही अगपूर्वरूप सूत्र है।

#### (२७४) ज्ञान ही धर्म-अधर्म है

पुनदच, ज्ञान ही धर्म-अधर्म है। यहाँ धर्म का अर्थ पुण्य और अधर्म का अर्थ पाप-ऐसा समझना चाहिए। ज्ञान ही पुण्य-पाप है।

देखो, पहले टीका में 'अध्यवसान ज्ञान नहीं है'-ऐसा कहकर आवार्य देव ने ज्ञान को और पुण्य-पाप को भिन्न बतलाया था, और यहां कहते हैं कि ज्ञान ही पुण्य-पाप है। पहले तो पर से भिन्न ज्ञानस्वभाव बतलाकर भेदज्ञान कराना था, इससे वहां पुण्य-पाप को ज्ञान से भिन्न कहा था, और यहां अब साधकपर्यीय का ज्ञान कराते हैं; साधकपर्यीय में पुण्य-पाप होते हैं-इतना मात्र बतलाने के लिए यहां कथन है। परन्तु पहले तो ज्ञान पुण्य-पाप से पृथक है-ऐसा जान केने के पदचात् साधक दशा की यह बात है। पुण्य-पाप होते

हैं वे ज्ञान की अवस्था में होते हैं, पर में नहीं होते और न पर के कारण होते हैं। धर्मी जीव का ज्ञान उन राग-द्वेष को भी जानता है। साधक दशा में ज्ञान का परिणमन हीन है; ज्ञान ही विभाव में रुकता है इसिलए ज्ञान ही पुण्य-पाप है-एसा यहाँ कहा है। पहले तो पृथक् जान लेने के बाद की यह बात है; स्वभावदृष्टि पूर्वक अपूर्ण पर्याय का ज्ञान कराया है। साधकदशा में जो पुण्य-पाप होते हैं वे कम के कारण नहीं होते परन्तु ज्ञानस्वभाव में पूर्ण स्थिर नहीं हुआ-इससे पुण्य-पाप होते हैं। यह पुण्य-पार एकत्व-बुद्धि से नहीं हैं। ज्ञान, पुण्य-पाप नहीं है-ऐसा पहले कहा था, वहां तो एकत्वबुद्धि के पुण्य-पाप थे। जहां पुण्य-पाप में एकत्वबुद्धि थी वहां सच्चा ज्ञान ही नहीं था, एकत्वबुद्धि के पुण्य-पाप और सच्चा ज्ञान–दोनों एक साथ नहीं होते; इसिछए ज्ञान और पुण्य-पाप को पृथक् कहा; वहाँ पुण्य-पाप ज्ञान नहीं हैं-ऐसा कहकर पुण्य-पाप में एकत्वबुद्धि छुड़ाई थी। पुण्य-पाप में एक ववुद्धि छूटकर सम्यग्ज्ञान हुआ, वहा सम्यग्ज्ञान होने पर भी पुण्य-पाप होते हैं। इस प्रकार साधकरशा में सम्याज्ञान और पुण्य-पाप-दोनों साथ हैं, इससे यहा 'ज्ञान ही पुण्य-पाप है'--ऐसा कहा है। सम्यम्ज्ञान होने से वह ज्ञान, अवस्था को भी जानता है कि आत्मा की अवस्था अपूर्ण हे और पुण्य–पाप होते हैं । आत्मा की अवस्था मे पुण्य⊸ पाप होते हैं - वह त्रिकाल में नहीं है। ज्ञानी जीव त्रिकाल स्वभाव के आश्रय से अवस्था का ज्ञान करता है; अज्ञानी जीव पुण्य-पाप को जानने से उनमें एकताबुद्धि करता है; इस-

लिए उसके तो पुण्य-पाप ही हैं, -ज्ञान नहीं हैं। उन पुण्य-पाप में ज्ञान का अभाव है। ज्ञानी को आत्मस्वभावोन्मुख होने से सम्याज्ञान हुआ और पुण्य-पाप में एकत्वबुद्धि छूट गई; तथापि अभी साधक पर्याय में पुण्य-पाप होते हैं उन्हें वह ज्ञानी अब बराबर जानता है। इस प्रकार द्रव्य-पर्याय के ज्ञान को सिंघ है। जो पुण्य-पाप से लाभ मानते हैं वे तो पुण्य-पाप से भिन्न ज्ञानस्वभाव को भूल जाते हैं, उन्हें सम्याज्ञान नहीं होता, और दूनरे कोई जीव, 'आत्मा पुण्य-पाप रहित शुद्ध ही हैं'-ऐसा एकान्तरूप से मानकर-'पुण्य-पाप कम' के घर के हैं'-ऐसा एकान्तरूप से मानकर-'पुण्य-पाप कम' के घर के हैं'-ऐसा मान बैठते हैं, वे जीव पर्याय को भूल जाते हैं, उन्हें भी सम्याज्ञान नहीं होता।

यहाँ तो ज्ञान ही पुण्य-पाप है ऐसा कड़कर पारिणामिक-भाव की पर्याय का वर्णन किया है। पुण्य-पाप भी-पारिणा-मिकभाव से होते हैं, पारिणामिकभाव ही पर्याय में विभावरूप से परिणमित हुआ है; कर्म के च्दय से पुण्य-प'प नहीं हुए हैं। अभी पारिणामिकभाव पूर्ण स्वभावरूप परिणमित नहीं हुआ है-इससे पुण्य-पाप होते हैं।

(२७५) जीवद्रव्य और जीव की पर्यायों के साथ ज्ञान की एकता

प्रथम द्रव्य के साथ ज्ञान का अभेद्यना बतलाया कि— जीव ही ज्ञान है, जीव और ज्ञान में पृथक्त की शंका बिलकुल नहीं करना चाहिए। इस प्रकार पहले अभेद्स्वभाव की भद्भा कराके फिर पर्याय का भी ज्ञान कराया कि ज्ञान ही सम्यग्हिष्ट है, ज्ञान ही संयम है, ज्ञान ही अंगपूर्व क्रिय सूत्र है, ज्ञान ही पुण्य-पाप है और ज्ञान ही दीक्षा— निरुचयचारित्र है। इसप्रकार जीवद्रव्य के साथ और जीव की पर्यायों के साथ ज्ञान की एकता और पर द्रव्य तथा उसकी पर्यायों से ज्ञान की भिन्नता निरुचय दारा सिद्ध हुई समझना-अनुभवन करना,—उस का नाम भेदविज्ञान है, वह अपूर्व धर्म है।

(२७६) जहाँ रुचि वहाँ नि:शंकता । अज्ञानी पर में सुख मानकर नि:शंक होता है और ज्ञानी स्वभाव में नि:शंक होता है

हो-लक्ष्मी-भोजनीदि विषयों में कभी सुख देखा नहीं है, और वहां सुख है भी नहीं; तथापि, आत्मा में सुख है उसे भूलकर पर विषय में सुख मान रखा है। पैसा, मकान, भोजन, शरीरादि तो परमाणु के बने हुए हैं-अचेतन हैं; क्या उन अचेतन परमाणुओं में सुख है १ उनमें कहीं भी सुख नहीं है और न वे सुख के कारण ही हैं; तथापि, विपरीत कि के कारण वहां निःशंकतगा सुख की कल्पना कर रखी है। जहां सुख नहीं है वहां माना है इसलिये वह मान्यता मिथ्या है। यदि विपरीत कि को पलटकर आत्मा की कि करे तो आत्मा के स्वभाव में सुख है उसका प्रत्यक्ष अनुभव हो। यदि लड्ड में सुख हो तो उसका यह मतल्ड हुआ कि जब लड्ड खाये तब आत्मा में सुख की जंब वह विष्टाक्ष होकर वाहर निकल जाये तब

आत्मा में से सुख चला जाये! लड्डू में सुख नहीं है, उसमें जो सुख भासित होता है वह तो मात्र अज्ञानी की मिथ्या करपना है। वह करपना तो अपने में स्वयं ही बनाई है। सुख की करंपना कहां होती है-उसका भी कभी विचार , नहीं किया है। आत्मा के अतिरिक्त अन्य किन्हीं भी पदार्थी में न तो कभी सुख देखा है, और न उनमें है ही; तथापि वहां सुख की कल्पना खड़ी करके निःशंकतया सुख मान लिया है; असत् कल्पना खड़ी की है। पर में सुख न होने पर भी और न कभी देखा होने पर भी मात्र रुचि के विश्वास से मान लिया है। इसलिए 'देखे तभी मानता है' ऐसा नहीं है; 'परन्तु जहाँ रुचिकर प्रतीति होता है वहीं निःशंक हो जाता है। विपरीत रुचि का बछ है इससे, पर में सुख नहीं है ऐसा छाखों ज्ञानी कहें, तथापि वह अपनी मान्यता को नहीं बंदळता। तब फिर अपने आत्मस्वभाव में तो परिपूर्ण सुख है, उसे जानकर मानना वह तो सत् पदार्थ की रुचि है; यदि म्वभव की प्रतीति और रुचि करे तो स्वभाव का सुख तो ज्ञात हो, और अनुभव में आये ऐसा है। पर में सुख माना, वह तो असत् वतीति थी, इससे दुःख था। पर में सुख है ही नहीं तो उस की प्रतीत करने से कैसे सुख प्रगट हो ? अपने स्वभाव में सुख है उसे मानना वह सत् प्रतीति है; और ऐसी प्रतीति करे तो स्वभाव में से सुख प्रगट होता है। ज्ञान में जो ज्ञात हो उसी को माने ऐसा जीव की श्रद्धा का स्वभाव नहीं है, परन्तु जो अपने को रवता है उसे वह मानता है, और वहाँ निःशंक हो

जाता है। यदि स्वभाव की रुचि करें तो स्वभाव के सुख का तो ज्ञान में अनुभव हो सकता है। आत्मा का सुख पर में है—ऐसी विपरीत श्रद्धा ही महान पाप है।

आत्मा का श्रद्धागुण ऐसा है कि जहां रुचि हो वहाँ वह निःशंक हो जाता है। अपने स्वभाव में निःशंक हो तो धर्म होता है, और पर में सुख मानकर वहाँ निःशंक हो तो अधर्म होता है। पर को जानने से आत्मा का ज्ञान पर में रुक गया है और वहीं सुख मान छिया है, परन्तु इस मान्यता में, उस ज्ञान में या पर वस्तु में स्वयं कभी सुख नहीं देखा है; और उस किसी में सुख नहीं है-ऐसा अनंत तीर्थं करों ने कहा है; तथापि स्वयं उस मान्यता को नहीं छोद्रता। देखो, अनंत तीर्थं कर कहें तो भी अपने को जो वात रुचिकर प्रतीत हुई एसे नहीं छोड़ता-ऐसी रद्ता बाला है। उसी प्रकार स्वभाव की रुचि से जिसे स्वभाव में सुख की अद्धा हुई वह जीव ऐसा हुढ़ होता है कि-यदि इद्र भी उसे श्रद्धा से डिगाने आये तब भी न डिगे; सारा जगत न माने और प्रतिकृत हो जाये तब भी उस के स्वभाव की श्रद्धा न बद्छे । सम्पूर्ण आत्मा केवलज्ञान में जैसा प्रत्यक्ष ज्ञात होता है वैसा उस जीव को भछे ही प्रत्यक्ष ज्ञात न हो; परन्तु जैसा केवली ने देखा है वैसे ही परिपूर्ण आत्मस्वभाव की हद गतीति उसे होती है। जैसा आत्मा केवली की श्रदा में है वैसा ही उस साधक धर्मात्मा की श्रद्धा में है; उस भद्धा में बह निःशंक है, किसी की दरकार नहीं रखता। ऐसी प्रतीति करना ही धमं का खपाय है।

अफीम खाने में अथवा अग्नि में जल-मग्ने आदि में
सुख की करपना करते हैं। क्या अफीम या अग्नि में सुख है ?
वहां सुख नहीं है, मात्र अज्ञान से मान रखा है। अज्ञान
द्वारा पर में सुख की करपना करने में भी पर का आश्रय
नहीं करता, अपने आप करपना करके, जहां नहीं होता वहां
भी मान छेता है; तब फिर अपने स्वभाव में सुख है, उसे
किसी पर का आश्रय नहीं है, और उस स्वभाव की श्रद्धा
भी पराश्रय रहित है।



### [ 38]

#### 🛨 वीर सं. २४७४ भाइपद शुक्ता ८ शुक्तवार 🛧

न्यातमा पर से और विकार से भिन्न है, और ज्ञान के साथ एक्मेक है-देखा जाने तो, ज्ञान पर से हटकर अपने स्वभाव की ओर उन्मुख हो-वह धर्म है।

(२७७) ज्ञान ही दीक्षा है

जो ज्ञान आत्मस्वभाव की ओर उन्मुख होकर प्रतीति करता है उस ज्ञानरूप पिणिमित हुआ आत्मा ही सम्यग्दर्शन है, वही सृत्र है, वही संयम है, वही दीक्षा है; और वही सुख तथा धर्म है। वस्त्र परिवर्तित हो जायें अथवा शरीर की अवस्था वस्त्र रहित हो जाये तो उसका नाम कही दीक्षा या प्रव्रज्या नहीं है, क्योंकि वह तो अनेतन हैं। शरीर और राग रहित आत्मा की श्रद्धा-ज्ञान करके उस में जो ज्ञान एकाम हुआ वह ज्ञान ही दीक्षा है। और वह ज्ञान आत्मा से पृथक् नहीं है इस से आत्मा ही दीक्षा है।

(२७८) स्व-पर का भेदिविज्ञान वह मोक्षमार्ग सम्यग्दर्शन-ज्ञात-चारित्र से आत्मा एकमेक हैं; आत्मा से बाहर कहीं भी सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र नहीं हैं; इस प्रकार जीव द्रव्य और जीव की दशंन-चारित्रादि जितनी पर्यायें हैं उनके साथ ज्ञान को अभिन्नरूप से देखना चाहिए, अर्थात् पर्याय पर्याय में अंतर में ज्ञानस्वभाव का निद्चय- साधित अनुभवन करना चाहिए। ज्ञान को स्वभाव से एक में क और पर से बिङ्कुछ भिन्न अनुभवन करना-जानना-मानना चाहिए। वह भेदज्ञान है और वहीं मोक्षमार्ग है।

हे जीव! तेरे ज्ञान को और सर्व गुणों को ज्ञान के साथ एकमेक बतलाया और पर से भिन्न बतलाया, इसलिए तू अपने गुणों को-अपने धर्म को पर में मत ढूंढ़, परन्तु अपने स्वभाव में ही देख-अपने स्वभाव को पहिचान है है गुण पर में नहीं हैं इसलिए परसन्मुख देखने से तेरे गुण प्रगट नहीं हो गे। तेरे गुण स्वभाव में एकमेक हैं, इसलिए स्वभावसन्मुख देखने से वे प्रगट होंगे। इसलिए स्व-पर का भेरज्ञान करके स्वसन्मुख हो!

#### 🕸 ज्ञानस्वभाव के अनुभव का उपदेश 🕸

अब आचार्य देव सर्व कथन के सारह्म कहते हैं कियहां बतलाया हैं इस प्रकार सर्व पर द्रव्यों से पृथक् और
अपने स्वभाव से अभेद-ऐसे शुद्धज्ञान को देखना, ऐसे शुद्धज्ञान का अनुभवन करना,-इसी में सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रह्म मोक्षमार्ग आ जाता है। अब "इस प्रकार सर्व पर
द्रव्यों के साथ व्यतिरेक द्वारा और सर्व दर्शनादि जीव
स्वभावों के साथ अव्यतिरेक द्वारा ......परमार्थ हम शुद्ध

ज्ञान एक अवस्थित देखना चाहिए, अर्थात् प्रत्यक्ष स्वसंवेदन से अनुभवन करना चाहिए।"

## (२७९) भेदज्ञान के बिना मुक्ति नहीं होती

आत्मा की ओर ढळती हुई निर्मल पर्याय को यहाँ जीव-स्वभाव कहा है, क्योंकि वह पर्याय स्वभाव के साथ असेद है। आत्मस्वभावोनमुख होने से जो सम्यग्दश नादि निमंछ दशाएँ प्रगट हुई उन से ज्ञान पृथक् नहीं है, अर्थात् ज्ञान-स्वरूपी आत्मा और निर्माल पर्यायें अभेद हैं। जो जीव अपने ज्ञान की आत्मा के साथ एकता और पर से भिन्नता मानता है वह जीव अपने ज्ञान को पर लक्ष से छुड़ाकर आत्मा में एकाम करता है-इस से उसका ज्ञान शुद्धस्वभाव-रूप परिणमित होता है और विकार से मुक्त हो जाता है। जैसे-घर में जिस पुत्र के साथ नहीं बनती उ**स से अलग** होता है, छेकिन जिस से प्रेम हो उस से अलग नहीं होता। उसी प्रकार भात्मा को जिन पदार्थों पर प्रेमभाव (एकताबुद्धि) हो उन से वह अपने को पृथक् नहीं मानता और उनका ळक्ष छोद्रकर स्वभाव में नहीं आता। परन्तु पर को पृथक् माने तो उस का लक्ष छोड़कर ज्ञानस्वभाव की ओर ढल-कर उस में एकामता करे। जो जीव किसी भी परवस्तु से अपने को सुख या धर्म होना माने वह जीव उम्र वस्तु से . अपने को पृथक् नहीं मानता; और जिस से अपने को पृथक् नहीं मानता इस पर से अपना लक्ष नहीं हटाता। पर के अप्र से झान का लक्ष नहीं इटाता इस से प्रथक् होकर

स्वभाव में नहीं आता और उसकी मुक्ति नहीं होती। पर से भिन्नत्व का ब्रान (भेन्ज्ञान) ही मुक्ति का उपाय है। जो शरीरादि में सुख मानता है उसे उन शरीरादि पर प्रेम है, इस से उन से वह अपने को पृथक् नहीं मानता। उनसे पृथक् है सथापि नहीं मानता—वह मान्यता अज्ञान है। जिसे स्वभाव की रुचि है—प्रेम है वह जीव स्वभाव के आधार से प्रगट हुई निर्मल्ड पर्यायों से अपने को पृथक् नहीं मानता; विकार को अपने से पृथक् मानता है, परन्तु श्रद्धा—ज्ञान—चारित्र के। पृथक् नहीं मानता; क्यों कि श्रद्धा—ज्ञान—चारित्र तो आत्मा के साथ ही एकमेक हैं।

#### (२८०) अतिव्याप्ति और अव्याप्ति दोष का निवारण

यहां ज्ञानस्वभाव से आत्मा की पहिचान कराई है।
ज्ञान आत्मा में है और पर में नहीं है—ऐसा समझे तो
अतिव्याप्ति और अव्याप्ति दोष दूर होते हैं। आत्मा का
ज्ञान परवरतु से होता है—ऐसा जो मानता है उसे अतिव्याप्ति
दोष आता है। आत्मा का ज्ञान आत्मा में भी रहता है,
और उसके अतिरिक्त दूसरे पदार्थों में भी रहता है—ऐसा
मानना वह अतिव्याप्ति दोष है; और आत्मा अपने श्रद्धा—
ज्ञानादि से भिन्न है—ऐसा मानना वह अव्याप्ति है। आत्मा
का ज्ञान पर का कुछ भी करता है—ऐसा मानना वह
अतिव्याप्ति दोष है। आत्मा का ज्ञान पर का कुछ नहीं कर
सकता, और पर पदार्थों से किंचित् ज्ञान नहीं होता; ज्ञान

अपने आत्मा से और श्रद्धा आदि पर्यायों से किंचित् भिन्त नहीं है—ऐसा समझना वह सम्यक्तान है, उसमें अतिव्याप्ति या अव्याप्ति दोष नहीं है। ऐसे ज्ञानस्त्रभाव का अनुभवन करना चाहिए—ऐसा यहां उपदेश है। उस ज्ञानस्वभाव का यह वर्णन है।

(२८१) संसार का मूल मिंध्यान्व, मोक्ष का मूल सम्यक्त्व

अपने ज्ञान को पराधीन माना है, पर के साथ एकमेक माना है, वह अनादि का विश्रम है, वह अनादिविश्रम पुण्य-पाप का मूल है और वही संसार का मूल है। अपने स्वाधीन ज्ञान की प्रतीति करे तो वह अनादिविश्रम दूर होकर सम्यक्त्व होता है, वह सम्यक्त्व ही मोक्ष का मूल है। दर्शनप्राभृत में भगवान श्री कुंदकुंदाचार्य देव का सूत्र है। दर्शनप्राभृतो धम्मो' अर्थात् धर्म का मूल सम्यक्दरांन है। संसार का मूल मिध्यात्व है और मोक्ष का मूल सम्यक्त्व है।

> (२८२) ज्ञानी की स्वभाव में एकता है, और अज्ञानी की पुण्य-पाप में ।

विकार और आत्मा की एकत्वबुद्धि वह अनादिविश्रम है; वह विश्रम ही पुण्य-पाप का मूळ है, और पुण्य-पाप परसमय है। यहां अज्ञानी के ही पुण्य-पाप की बात है, क्योंकि उसी को पुण्य-पाप में एकताबुद्धि है। ज्ञानी को पुण्य-पाप में एकताबुद्धि है। ज्ञानी को पुण्य-पाप में एकताबुद्धि नहीं है इससे यहां उसके पुण्य-पाप

की गिनतो नहीं की है। आत्मा के स्वभाव की श्रद्धा करके उसमें एकता-अभेदता हो वह स्व-धमय है, और वह पुर्यय-पाप का नाश करके मोक्ष प्रगट करने का मूल है। एकरूप स्वभाव में रो भेद पड़ हर जो पुण्य-पाप होते हैं वह अधम है। ध्रुव-चैतन्यस्वभाव मे एकता का मूल सम्यक्व है; और पर के साथ एकता मानकर पुण्य-पापरूप द्वित्व होने का मूल मिथ्यात्व है। ज्ञानी को पुण्य-पाप के समय भी स्वभाव की एकता ही होती है, उसे पुण्य-पाप में एकता होती ही नहीं। अज्ञानी जीव ज्ञानस्त्रभाव में एकता न करके पुण्य-पाप में एकता करता है वह भ्रम है—मिथ्यात्व है; वह भ्रम ही स्वभाव की एकता छोड़ कर द्वित्व खड़ा करता है। जो पुण्य-पाप के छाथ आत्मा की एकता मानता है, उस अज्ञानी को पुण्य-पाप की ही उत्पत्ति होती है, परन्तु ज्ञानस्वभाव की एकता नहीं होती; इसिंखए उस भ्रम को ही पुण्य-पाप का मूल कारण कहा है। वह भ्रम दूर होकर सम्ययदर्शन होने के पदचात् ज्ञानी के पुण्य-पाप की उत्पत्ति नहीं गिनी है; क्योंकि उसके तो आत्मस्वभाव की अभेदता से शुद्धता का ही उत्पाद है। जिसे पुण्य-पाप के समय भी स्वभा। की एकता की उत्पत्ति भासित होतो है वह सम्यग्दृष्टि है, और पुण्य-पा। के समय जिने पुण्य-पाप की हो उत्पन्ति भासित होती है, िन्तु स्वभाव की एकता भासित नहीं होती वह मिध्यादृष्टि है।

श्रद्धा-ज्ञान श्रातमा से बाहर नहीं जाते और श्रद्धा-ज्ञान से भारमा पृथक् नहीं रहना। श्रद्धा-ज्ञानादि आत्मा से एकमेक हैं ओर पर से पृथक हैं। इसप्रकार पर से भिन्नत्व को समझे उसे परसन्मुख देखना नहीं रहा, परन्तु अपने स्वभाव में ही देखना रहा। उसे स्वभाव के छक्ष से प्रतिक्षण ज्ञान की शुद्धता की ही उत्पत्ति होती है।

## (२८३) मिथ्याद्दष्टि और सम्यग्द्दष्टि

शरीर-मन-वाणी का अन्तित्व मुझसे हैं-ऐसा जो मानता है वह मिध्याद्दा है; मेरा अस्तित्व शरीर-मन-वाणी के कारण है-ऐसा माने वह भी मिध्याद्दा है। पुण्य-पाप का जो क्षणिक अस्तित्व है उस पुण्य-पाप को आत्मा के स्वभाव में माने वह मिध्याद्द है; और उस पुण्य-पाप के कारण अत्मा टिका है-ऐमा माने वह भी मिध्याद्द है। जिसे पुण्य-पाप के अस्तित्व की ही मुख्यता भाषित होती है वह मिध्याद्द है और जिसे शुद्धस्वभाव की ही मुख्यता भाषित होती है वह सम्यग्द हिट है। प्रतिसमय शुद्धता का प्रतिभास हो उसका मूल सम्यग्द में है। एक समय भी यदि स्वभाव की मुख्यता छोड़कर पुण्य-पाप की मुख्यता हो तो उस जीव के धर्म स्थायी नहीं रहेगा।

पुण्य-पाप हैं वह परसमय है, अनातमा है। जिसे उसी का अग्तत्व भासित होता है वह मिध्याहिट है। पुण्य-पाप के समय ही चैतन्यन्त्रभाव में जिसे दर्शन-ज्ञान-चारित्र की एकता भासित होती है वह सम्याहिष्ट है। सम्यादर्शन के प्रभाव से पर्याय पर्याय में स्वभाव की एकता ही बढ़ती जाती है। इसलिए आचार भगवान कहते हैं कि है भाई एकवार

तृ ऐसा तो मान कि ज्ञानखरूप ही में हूँ, मुझ में रागादि है ही नहीं। पर्याय में रागादि होते हैं वह मेरे स्वरूप में नहीं हैं और न मेरा ज्ञान उस राग में एक्मेंक होता है,— इस प्रकार राग और ज्ञान की भिन्नता को ज्ञानकर एक बार तो राग से प्रथक होकर आत्मा के ज्ञान का अनुभव कर! अपने ज्ञानसमुद्र में एक बार तो डुब ही मार!

(२८४) स्व में एकता का अभिषाय वह धर्म, और पर में एकता का अभिषाय वह अधर्म

ज्ञान को स्वोनमुख करके ऐसी प्रतीति की कि ज्ञानस्वरूप ही मै हूँ; और पुण्य-पाप तथा पर वस्तुएँ मै नहीं हूँ-वही अनेकान्त है। जो पुण्य-पाप है वही मैं हूँ, उससे भिन्न कहीं मेरा स्वरूप नहीं है-ऐसा मानना वह एकान्त है, मिध्यात्व है, वही पुण्य-पाप की उत्पत्ति का मूल है। और मे इ।नस्वरूप हूं, पुण्य-पाप मे नहीं हूं-ऐसी जो प्रतीति है वह पुण्य-पाप का नाश करके देवंछज्ञान प्रगट करने का मूल है। बस, स्व में एकता का अभिप्राय वह धर्म है और पर में एकता का अभिपाय वह अधर्म है। जिसे स्व मे एकता का अभिप्राय है उसे स्व के आश्रय से धर्म की ही खरपत्ति है, और जिसे पर मे एकता का अभिप्राय है, उसे पर के आश्रय से अधमं की ही उत्पत्ति होती है। जिसे पुण्य पाप का ही उत्पाद भाषित होता है उसे उस समय उसका व्यय भासित नहीं होता। पुण्य-पाप के समय इस पुण्यत्याय का व्यय करने का स्वभाव है-वह उसे भाषित

नहीं होता। पुण्य-पाप से पृथक् पुण्य-पाप का व्यय करने वाला स्वभाव जिसे भासित नहीं होता वह पुण्य-पाप का व्यय नहीं कर सन्ता, इससे उसे शुद्धता नहीं होती। जिसे पुण्य-पाग रहित स्वभाव का भान है वह जीव पुण्य-पाप के समय भी स्वभाव की एकतारूप ही उत्पन्न होता है, इससे उस समय भी उसे ज्ञान की शुद्धता की उत्पत्ति में ही वृद्धि होती है, पुण्य-पाप की उत्पत्ति नहीं बढ़ती। यह 'सर्व विशुद्ध-ज्ञान अधिकार' है इससे स्वभाव की श्रद्धा से पर्याय में प्रति समय ज्ञान की विशुद्धता होती जाती है—उनका यह वर्णन है।

(२८५) ज्ञानी के ज्ञान की वृद्धि होती है और अज्ञानी के विकार की

हे भाई! जिस क्षण पुण्य-पाप है इसी समय आत्म-स्वभाव है या नहीं ? यदि 'है' तो इस समय तुझे अपना ज्ञान आत्मस्वभावोनमुख भासित होता है कि पुण्य-पापोनमुख ही भासित होता है ? जिसका ज्ञान आत्मस्वभावोनमुख है इसे तो, पुण्य-पाप के समय भी ज्ञान आत्मस्वभाव में एकतारूप ही कार्य करता है इससे ज्ञान की शुद्धि बढ़ती जाती है; और जिसका ज्ञान आत्मस्वभाव का आश्रय छोड़कर पुण्य-पाप में हो उन्मुख हुआ है उसे मिध्याज्ञान है; उन्नके ज्ञान की हानि होती जाती है और पुण्य-पापरूप विकारभावों में वृद्धि होती है।

एक ही काल में त्रिकाली स्वभाव और क्षणिक पुण्य-पाप दोनों हैं। उत्तमें त्रिकाली स्वभाव का अस्तित्व स्वीकार करके उसका आश्रय करना वह धर्म का मूल है। और त्रिकाली स्वभाव का अस्तित्व स्वीकार न करके पर का और क्षणिक पुण्य-पाप का अस्तित्व स्वीकार करना-वह मिध्यात्व है, वह पाप का मूल है। ज्ञानी को त्रिकाली स्वभावोन्मुख परिणामों से प्रति समय निर्म ल परिणामों की क्ष्पित ही भाधित होती है, और विकार की उत्पत्ति भासित नहीं होती, किन्तु व्यय भासित होता है। अज्ञानी को विकार की उत्पत्ति हो भासित होती है, परन्तु शुद्ध आत्मा का अस्तित्व भासित नहीं होता, इससे उसके शुद्धता की उत्पत्ति नहीं होती। ज्ञानी को शुद्धात्मा का अस्तित्व भासित नहीं होता है और उसमें पुण्य-पाप का अस्तित्व भासित नहीं होता है और उसमें पुण्य-पाप का अस्तित्व भासित नहीं होता इससे उसे वास्तव में शुद्धात्मा की ही उत्पत्ति होती है और पुण्य-पाप की उत्पत्ति नहीं होती।

(२८६) स्वभावोन्मुख ज्ञान वह स्वसमय है और वही मोक्षमार्ग है

इस शास्त्र की दूसरी गाथा में स्वधमय और परसमय का स्वरूप बतलाया था। यहां पर समय को दूर कर के स्व-समय को प्राप्त करने की बात कही है। अपने ज्ञानरूपी नेत्रों को जिस ओर घुमाये उसका अस्तित्व भासित होता है, और उस की ओर परिणमन होता है। मिश्यात्व ही पुण्य-पाप का मूल है-ऐसा कहकर मिश्यात्व का नाश करने को कहा है। मिश्यात्व को दूर करने से पुण्य-पाप भी दूर हो ही जाते हैं। मिश्यात्व को पुण्य-पाप का मूल कहा उसमें यह भी आ गया कि सम्यक्तव हो चारित्र का मूल है। स्वभाव

भी श्रद्धा करके ज्ञान उसमें स्थित हुआ वही च।रित्र **है। ज्ञा**न अपने आत्मावभाव में स्थिर हो उसी में दशैन-ज्ञान-चारित्र-रूप मोक्षमार्ग आ जाता है, स्वभाव की ओर उन्मुख हुआ ज्ञान स्वयं ही मोक्षमार्ग है। आत्मस्त्रभाव के आत्रय से जो ज्ञान परिणमित हुआ उपमें मोक्षमार्ग आ गया। सम्यग्दर्शन-क्षान-चारित्रहर परिणमित आत्मा को प्राप्त करना वह स्त्र-समय की प्राप्ति है। स्वभावीनमुख निर्मा छदशा की यहाँ स्वन समय की प्राप्ति कहा है, वह मोक्षमाग है, वही धर्म है। मोक्षमार्ग स्वयं ही परिणमित हो जाता है। आत्मा के स्वभाव की पहिचान करके, आत्मा में ही प्रयुत्तिहर स्व-समय को प्राप्त करके शुद्ध ज्ञान को देखना चाहिए। वह शुद्ध ज्ञान त्याग-महण से रहित है; उसने सम्पूर्ण विज्ञानघत स्वभाव को प्राप्त किया है, वह साक्षात् समयसारभूत है, और परमार्थं रूप है। ऐसे शुद्ध ज्ञान का सर्वं पर वस्तुओं से स्पष्टहप भिन्न अनुभवन करना चाहिए।

#### [ १२ ]

भ वीर सं २४७४ भाद्रपद ग्रुक्ला ९ शनिवार भि (२८७) ज्ञान में पर का ग्रहण-त्याग नहीं है

श्री<sub>तमा के सानस्वभाव में किसी पर वस्तु का ग्रहण,</sub> या त्यागं नहीं है। ज्ञानस्वभाव को पक्रड़ने से-अर्थात् ज्ञान-स्वभावः में एकप्र होने से विकार छूट जाता है, वही स्वभाव का प्रहण और विकार का त्याग है। इसके अतिरिक्त पर का कुछ मी प्रहण-त्याग ज्ञान में नहीं है। तत्त्वार्थ राजवार्तिक में कहा है कि आत्मा के कहीं हाथ-पैर नहीं हैं कि पर-वस्तुओं को पकड़े और छोड़े। परमार्थ से तो आत्मा विकार का भी प्रहण करने बाला या छोड़ने वाला नहीं है। 'मै विकारी हूँ'—ऐसी विपरीत श्रद्धा का त्याग हुआ वही विकार का त्याग है, और 'विकार रहित शुद्धस्वभाव है'-ऐसी भद्धा की वही स्वरूप का प्रहण है। अज्ञान दशा में जीव पर का प्रहण-त्याग करना मानता है, परन्तु पर का प्रह्ण या त्याग कर तो सकता नहीं है। नदी में पानी बहता जा रहा हो, वहाँ कोई किनारे पर खड़ा-हुआ मनुष्य ऐसा माने कि-'यह पानी मेरा है' और फिर वह कहे कि 'अब मे इस पानी को छोड़

देता हूँ' वहा बारतव में उस मनुष्य ने पानी को पकड़ा नहीं: है और न छोड़ा ही है। पानी तो अपने प्रवाह में बहता ही जा रहा है। उस मनुष्य ने मात्र पानी के प्रहण-रयाग की मान्यता की है, परन्तु पानी का यहण या त्याग तो किया ही नहीं है; मनुष्य तो पानी के प्रहण-त्याग रहित है। इस दृष्टान्त से ज्ञान को भी त्रइण-त्याग रहित समझना चाहिए। इस जगत के पदार्थ सब अपने-अपने स्वभावक्रम में परिणिवत होते हैं; वहा ज्ञान तो उनसे पृथक् रहकर उन्हें मात्र जानता है, परन्तु उनका ग्रहण या त्याग नहीं करता। परमार्थ से तो ज्ञान में विकार का भी प्रहण-त्याग नहीं है। 'विकार को छोड़ो! विकार के निमित्तों को छोड़ो! कुसंग को छोड़ो ।'-ऐसा उपदेश चरणानुयोग में आता है-त्रह निमित्त का कथन है। उपदेश में तो ऐसे वचन आते हैं, परन्तु वस्तुस्वभाव ही पर वस्तु के ब्रहण और त्याग से रहित है; ज्ञान में पर वस्तुओं का यहण-स्याग नहीं है-ऐसा स्वभाव 貴!

आज अनेक अज्ञानी कहते हैं कि अब सिकय काम कर दिखाओ ! परन्तु भाई! तू क्या करेगा ? क्या तू ज्ञान के पास पर का कार्य कराना चाहता है ? परवम्तु में कुछ भी ऊँचा-नीचा, आगे-पीछे करने की शक्ति ज्ञान में नही है। ज्ञान का स्वभाव ही पर में कुछ न करने का है। ज्ञान तो आत्मा में जानने और स्थिर होने की किया करता है, इस के अतिरिक्त पर में कुछ भी प्रहण-त्याग नही कर सकता। जिस प्रकार किसी दुकान पर दर्ण छगा हो, तो उस में

अनेक प्रकार के मोटर, गाडी, मनुष्यादि के प्रतिविन्त्र पड़ते हैं और फिर चले जाते हैं, वहाँ दर्ण ने उन वस्तुओं का प्रहण या त्याग नहीं किया है; उसी प्रकार जान में सब कुछ ज्ञात होता है, परन्तु ज्ञान किसी का प्रहण या त्याग नहीं करता। ऐसे प्रहण—त्याग रहित, साक्षात् समयसार-भूत शुद्ध ज्ञान का अनुभवन करना ज़ाहिए। ऐसा यहां उपदेश है।

यहाँ गाथा ३९० से ४०४ तथा उनकी टीका प्र के प्रवृत्तन पूर्ण हुए।



#### गाथा ३९० से ४०४ तक का

# —मावार्थ—

यहाँ ज्ञान को सर्व पर द्रव्यों से भिन्न और अपनी पर्यायों से अभिन्न बतलाया है, इस से अतिव्याप्ति और अव्याप्ति नाम के जो लक्षण के दोष हैं वे दूर हुए। आत्मा का लक्षण उपयोग है और उपयोग में ज्ञान प्रधान है; वह (ज्ञान) अन्य अचेतन द्रव्यों में नहीं है, इस से वह अतिव्याप्ति वाला नहीं है। और अपनी सर्व अवस्थाओं में है इस से अवयाप्ति वाला नहीं है। इस प्रकार ज्ञानलक्षण कहने से अतिव्याप्ति और अव्याप्ति दोष नहीं आते।

यहाँ ज्ञान को ही प्रधान करके आत्मा का अधिकार है;
क्यों कि ज्ञानलक्षण से ही आत्मा सर्व पर द्रव्यों से भिन्न
अनुभवगोचर होता है। यद्यपि आत्मा में अनंत धर्म है,
तथापि उन में से अनेक तो ल्लिस्थ को अनुभवगोचर ही
नहीं हैं; उन धर्मों को कहने से ल्लास्थ ज्ञानी आत्मा को
किस प्रकार पहिचाने ? और कितने ही धर्म अनुभवगोचर
हैं, परन्तु उन में से अनेक तो-अस्तित्व, वस्तुत्व, प्रमेयत्वादि
तो-अन्य द्रव्यों के साथ साधारण अर्थात् समान हैं, इसलिए उनका कथन करने से भिन्न आत्मा नहीं जाना जा

सकेगा। और कितने हो धर्म पर द्रव्य के निमित्त से हुए हैं, उनके कथन से परमार्थभूत अतमा का शुद्धराह्मप किस प्रकार ज्ञात होगा ? इसिलए ज्ञान को कहने से ही छग्नस्थ ज्ञानी आत्मा को जान सकते हैं।

यहाँ ज्ञान को आतमा का लक्षण कहा है, इतना ही नहीं, परन्तु ज्ञान को ही भातमा कहा है, क्योंकि अभेद विवक्षा में गुणगुणी का अभेद होने से, ज्ञान है वही आत्मा है। अभेदिविवक्षा में ज्ञान कहो या आतमा कहो—कुछ भी विरोध नहीं है। इसिल्ए यहाँ ज्ञान कहने से आत्मा ही समझना चाहिए।

टीका के अन्त में ऐसा कहा गया है कि-जो अपने में अनादिअज्ञान से होने वाली शुभाशुभ उपयोगहत पर-, समय को प्रयुक्ति को दूर करके, सम्यग्दर्शन-ज्ञात-चारित्र में प्रयुक्तिहत स्वसमय को प्राप्त करके, ऐसे स्वसमयहत परि-णमनस्वहत मोक्षमार्ग में अपने को परिणितित करके, सम्पूर्ण विज्ञानघनस्वभाव को प्राप्त हुआ है, और जिस में कोई त्याग-शहण नहीं है, ऐसे साक्षात् समयसारम्वहत परमार्थ भूत, निरुचल स्थित, शुद्ध, पूर्णज्ञान को (पूर्ण आत्मद्रव्य को) देखना चाहिए। वहाँ 'देखना' तीन प्रकार से समझना चाहिए।

(१) शुद्धनय का ज्ञान करके पूर्णज्ञान का श्रद्धान करना-वह पहले प्रकार का देखना है। वह अविरत सम्य-स्दृष्टि आदि अवस्थाओं में भी होता है।

- (२) ज्ञान-श्रद्धान होने क परवात् सर्व बाह्य परिप्रह का त्याग करके उसका (पूर्ण ज्ञान का) अभ्यास करना, उपयोग को ज्ञान में ही रोकना, जैसा शुद्धनय से अपने स्वरूप को सिद्धसमान जाना है-श्रद्धा की है, वैसा ही ध्यान में छेकर वित्त को एकाप्र-स्थिर करना, पुनः पुनः उसी का अभ्यास करना, न्वह दूसरे प्रकार का देखना है। यह देखना अप्रमत्त दशा में होता है। जहांतक ऐसे अभ्यास से केवल ज्ञान उत्पन्न न हो वहांतक वह अभ्यास निरत्तर रहे। यह देखने का दूसरा प्रकार हुआ। यहांतक तो पूर्णज्ञान का शुद्धनय के आश्रय से परोक्ष देखना है।
  - (३) केवछज्ञान प्रगट हो तब साक्षात् देखना होता हैवह तीसरे प्रकार का देखना है। उस स्थिति में ज्ञान सर्वे
    विभावों से रहित होता हुआ सर्वे का ज्ञाता-ह्व्टा है; इस
    से यह तीसरे प्रकार का देखना-वह पूर्णज्ञान का प्रत्यक्ष
    देखना है।



### पर से भिन्न शुद्धज्ञान के अनुभव का काव्य कहते हैं 🕂

#### ( शार्द्स विकीड़ित )

ग्रन्येभ्यो व्यतिरिक्षमारमनियत विभ्रतृथयवस्तुता— मादानोज्मनशून्यमेतदमल ज्ञानं तथावस्थितम् । मध्याद्यन्तविभागमुक्तसहजस्फारप्रभाभासुरः शुद्ध ज्ञानघनो यथाऽस्यमहिमा नित्योदितस्तिष्ठति ॥२३५॥

अर्थ:—अन्य द्रव्यों से भिन्न, अपने में ही नियत, पृथक् वातुपने को धारण करता, हुआ (वस्तु का स्वरूप सामान्य-विशेषात्मक होने से, स्वय भी सामान्यिवशेषपने को धारण करता हुआ) अहण इत्याग रहित, यह अमल (रागादि मल से रहित) ज्ञान इस प्रकार अतिथत (निश्रल हुआ) अनुभव में आता है कि जिस प्रकार आदि-मध्य-अंतरूप विभागों से रहित—ऐसी सहज फैली हुई प्रभा द्वारा देदीप्यमान—ऐसी इस की शुद्ध ज्ञानघनरूप महिमा नित्य उदित रहे, (शुद्धज्ञान के पुंजरूप महिमा सदा उदयमान रहे)।

भावार्थ:-ज्ञान का पूर्ण रूप सर्व को जानना है। वह जब प्रगट होता है तब सर्व विद्रोपणों सहित प्रगट होता है; इससे उस की महिमा को कोई बिगाड़ नहीं सकता, सदैव उद्यमान रहती है।

जैसा पर से भिन्न ज्ञानस्वरूप आतमा कहा—ऐसे ज्ञान-स्वरूप आतमा का आतमा में धारण करना—वही प्रहण करने योग्य सर्व प्रहण किया भौर त्यागने योग्य सर्व त्याग दिया— ऐसे अर्थ का काव्य कहते हैं—

(उपजाति)

उन्मुक्तमुन्नीच्यमशेषतस्तत् तथात्तमाद्भेयमशेषतस्तत् । यदारमनः संहतमर्वशक्तेः पूर्णस्य संघारणमारमनीह ॥ २३६ ॥

अर्थ:—जिसने सर्व शिकिया समेटी हैं (अपने में छीन की हैं) ऐसे पूर्ण भारमा का आरमा में धारण करना वही छोड़ने योग सब छोड़ दिया और प्रहण करने योग्य सब प्रहण किया है।

भावार्थ:-पूर्ण ज्ञानम्बरूप, सर्व शक्तिओं के सम्हरूप को आत्मा है उसे आत्मा में धारण कर रखना-वही त्यागने योग्य जो कुछ था वह सब त्याग दिया और महण करने योग्य जो कुछ था वह सब महण किया है। यही कृतकृत्य-पना है

